NATURA E MORALE

Liberi non si e, liberi si diventa

Rudolf Steiner







Testo originale: Natur und Moral - Frei ist man nicht, frei wird man
(Rudolf Steiner Ausgaben, Bad Liebenzell, 2016)

Traduzione di Letizia Omodeo

Edizione italiana a cura di Antonella Casella

L’editore e il redattore non fanno valere alcun diritto sui testi di Rudolf Steiner
qui stampati

Edizioni Rudolf Steiner - Milano

info@edizionirudolfsteiner.com - www.edizionirudolfsteiner.com







Cinque conferenze tenute a Dornach
dall’8 al 16 Maggio 1920

Anche in 0.0. 201

INDICE
ASTRONOMIA E STORIA
L’azione congiunta di due diverse correnti nell’ uomo e nel Mondo ...................ccccceuuveeeecrveeeennnnn. 7
UOMO E COSMO
Come scienza e religione possono condurre vite parallele....................ccccoueeeeevueeeeecireeeeiiieeaennn, 17
ASPETTI DELLA NATURA E DELL’ETICA
Come [’'uomo finisce col diventare «effetto collaterale» degli eventi di natura............................. 25
DIO PADRE E DIO FIGLIO
La natura puo far ammalare e la lIDerta far GUATITE .............coccueeeeeeeeciieeeiieeeieeeeieeesieeeiaee v 35
IL CAVALIERE ARTU E L’UOMO PARSIVAL
Il pensare annienta la mente e I’amore Cre@ MONi................cccueeeeueeeceeeeciieeniieeenieeeeieeeareeeaeens 46
Dise@ni alla JAVAZNA ...cccuviiiiiiieiiie et e e e e et e et e e et e e eareeenbaeeennee s 58
Le conferenze di RUAOIf SEEINET........cooiiiiiiiiiiiiicceeeee e 64
A proposito di RUAOIT SEINET ......ccccuiiiiiiiiieiiieciie et e e e e e sbeeeesaee s 65






Prima conferenza

ASTRONOMIA E STORIA

L’azione congiunta di due diverse correnti nell’'uomo e nel Mondo

Dornach, 8 Maggio 1920

Miei cari amicil

Ricorderete da quante parti venga assai criticato il fatto — e ne ho gia spiegato i
particolari — che I'evento Cristo, |'apparizione del Cristo sulla Terra, venga messo in
rapporto agli eventi cosmici: al corso del Sole, alla relazione del Sole con la Terra e
cosi via.

La questione € comprensibile solo se approfondiamo ancora un po’ tutte le
considerazioni che abbiamo fatto finora sui movimenti entro il sistema stesso delle stelle.
A questo proposito oggi vogliamo prendere uno spunto, e vedremo che I'astronomia non
si puo affatto affrontare in modo appropriato se non si esamina l'essere intero dell'uomo.

Ne ho gia fatto cenno e avremo modo di vedere che tutta la realta del mondo &
profondamente fondata su questa asserzione: noi non capiamo qualcosa né della
realta del mondo, né della realta delluomo se, come succede attualmente, le
consideriamo l'una separata dall’altra.

Notiamo un fatto considerevole che si collega a quanto appena detto. Esso
consiste in questo: il materialismo, proprio quando non viene riconosciuto, € piu caro
alle confessioni religiose, cosi come si sono sviluppate fino ad oggi, che non la
scienza dello spirito. La confessione evangelica, cosi come quella cattolica, vede piu
di buon grado lo studio di stampo materialistico del mondo esteriore con tutti i suoi
regni, che non l'indagine dell’azione dello spirituale nel mondo e del suo modo di
manifestarsi nel mondo materiale.

Per avere conferma ci basti solo prendere le dissertazioni scientifico-naturali dei
Gesuiti. Queste dissertazioni vengono sostenute materialisticamente nel senso piu
stretto, per cui da parte loro si € pienamente concordi con una interpretazione
materialistica del mondo esteriore. Trattando la scienza esteriore a livello
materialistico, infatti, si vuole salvaguardare una certa forma di confessione
religiosa che si & sviluppata dal Concilio di Costantinopoli dell’869 in poi.

In cerchie piu ampie si genera un’illusione su questo fatto quando anche nel
campo della scienza si combatte il materialismo, ma solo in apparenza, perché
non ha nessuna importanza che si dica che lo spirito € presente ovunque se poi
lo si hega spiegando il mondo materiale in modo non spirituale.

Uno delle piu brillanti conquiste della moderna scienza naturale & l'astrofisica,
quella disciplina che mira a considerare I'aspetto materiale del mondo sidereo e a
sottoporci l'unita materiale di cio che ci & sensibilmente accessibile. Ebbene, uno dei

7



massimi astrofisici € Padre Secchi?, un gesuita romano. Niente impedisce di porsi dal
punto di vista dell’'odierna scienza della natura materialistica e, al tempo stesso, dal
lato di questo tipo di confessione religiosa. Oggi, secondo costoro, una concezione
materialistica del cielo € piu vicina alle confessioni religiose che non la trattazione
scientifico-spirituale.

Per queste confessioni religiose non si tratta di spiegare al mondo il rapporto dello
spirituale col materiale: lo spirituale deve costituire il contenuto di una autonoma
confessione di fede dove non si parla di una visione scientifica del mondo, e la
trattazione scientifica deve restare solo materialistica. Perché, nel momento in cui
essa termini di essere materialistica, il discorso deve vertere su cio che riguarda
lo spirituale, poiché deve parlare dello spirito.

Quello che ho appena detto vorrei che fosse preso con la massima serieta,
altrimenti trascureremmo il fatto significativo che proprio gli scienziati gesuiti sono i
materialisti piu estremi nel campo dell'indagine della natura. Essi continuano a
dimostrare non solo che con l'indagine naturale non si arriva allo spirituale, ma si
adoperano per tener lontano lo spirituale dallindagine della natura. Possiamo
constatarlo fin nello studio delle formiche di Padre Wasmann?.

Dopo aver fatto questa premessa vorrei ricordare un fatto significativo che in
apparenza sembra scorrere completamente nella corrente del mondo spirituale.
Considerandolo pero piu da vicino, a questo punto delle nostre spiegazioni ci si
chiarira che esso ebbe parallelamente una manifestazione nella vita storica e una
nel mondo esteriore delle stelle.

Noi dividiamo |'epoca post-atlantica in sette periodi di cultura. Diciamo che c'é
stato un primo periodo di cultura, quello paleo-indiano, poi un secondo, il paleo-
persiano, un terzo, quello egizio-caldaico-babilonese, un quarto, quello greco-latino
e un quinto che ha preso avvio a meta del 15° secolo e nel quale ancora oggi
viviamo. A questi seguiranno poi un sesto e un settimo periodo di cultura.

Spesso abbiamo preso in esame il fatto che in questa corrente continua
dell’epoca post-atlantica il quarto periodo inizia nel 747 prima di Cristo; finisce poi
approssimativamente a meta del 15° secolo, e precisamente nel 1413 dopo Cristo.
Esso € dunque il quarto e noi ora siamo allinterno del quinto periodo di cultura.

Se consideriamo la successione dei periodi di cultura possiamo anche spiegare
il significato di queste civilta. Dobbiamo solo ricordarne la descrizione presente
nella mia Scienza Occulta: 'antico periodo di cultura indiano era conformato cosi,
quello persiano cosi, e via dicendo. Parliamo poi del periodo di civilta greco-latino
in cui si e verificato I'evento del Golgota. Lo descriviamo, ma, nell’aggiungerlo ai
precedenti che si sono svolti, non abbiamo affatto la necessita di menzionare
quell’evento.

Noi possiamo descrivere nei loro caratteri di fondo i periodi di cultura che si
susseguono e c'e€ uno spazio temporale dal 747 a.C. al 1413 d.C. che si svolge in

! Angelo Secchi, gesuita, astronomo e geodeta italiano
? Erich Wasmann, gesuita e entomologo



modo tale che nulla indichi che qui si & presentato un fatto significativo. Lo
possiamo vedere nella storia. Pensiamo a com’era la situazione quando esso si
presento.

Ricordiamo quello che, dal tempo del verificarsi di questo avvenimento, sappiamo
sulla civilta dei popoli massimamente progrediti di allora, come i Greci e i Romani.
Per questi uomini I'evento del Golgota era una cosa sconosciuta. In un piccolo angolo
qualsiasi del mondo si compie quell’'evento e, quasi un secolo dopo, lo scrittore
romano Tacito?® riporta solo le tracce della sua azione.

Quindi, di quel che accadde sul Golgota non si accorsero i contemporanei,
nemmeno i piu colti.

Cosi, anche nella corrente del divenire storico si evidenzia che nel corso
regolare dell’evoluzione umana, dal primo, secondo, terzo periodo di civilta fin nel
quarto, non c’€ nessuna necessita che questo evento particolare si verifichi. E
qualcosa su cui bisogna indagare con tutta |'attenzione.

E 747 anni dopo l'inizio del quarto periodo di civilta post-atlantico, questo
avvenimento fece irruzione. Quando cerchiamo di capirlo, ne parliamo dicendo che
esso da il senso alla vita terrena. Diciamo che la vita della Terra non avrebbe il suo
significato se l'evoluzione fosse semplicemente andata avanti e si fosse fondata
solo su tutto quello che proveniva dal primo, dal secondo, dal terzo, dal quarto
periodo di civilta post-atlantico, ecc. Quello che si attua con I'evento del Golgota &
come un’irruzione che piomba giu da mondi estranei. [V. disegno, pag. 58, tratto
spesso rosso con cerchio]

E qualcosa che non viene preso abbastanza in considerazione. In epoca pill
recente alcuni storici — I'ho gia menzionato - hanno portato I'attenzione su questo
accadimento, ma essi non sono stati in grado di dare avvio a qualcosa con esso. In
fondo, gli storici raccontano tutto in modo da tralasciarlo dalla vera storia.

Al massimo descrivono l'effetto del cristianesimo nei secoli che si sono succeduti
dopo Cristo. Ma non descrivono lI'impatto del Mistero del Golgota all'interno del
processo storico. In realta sarebbe anche difficile da descrivere quando ci si attiene
ai consueti metodi storici.

Ci sono state persone singolari, perfino dei pastori evangelici, che hanno tentato
di chiarire I'evento del Golgota in termini causali. Una persona singolare ¢ il
pastore Kalthoff*, ma ce ne sono anche molte altre. Egli ha cercato di far luce su
questo cristianesimo partendo dallo stato di coscienza e dalla condizione
economica in auge prima della nascita del cristianesimo. Ma cosa € saltato fuori da
questa spiegazione?

3 Publio Cornelio Tacito, Annales, Libro XV, cap. 44: «[...] Quindi per stroncare le dicerie, Nerone fece passare come
colpevole e sottopose alle pene piu raffinate quelli che odiati per le loro nefandezze, il popolo chiamava cristiani.
Cristo, iniziatore di quel nome, era stato condannato al supplizio dal procuratore Ponzio Pilato mentre regnava Tiberio e
momentaneamente sopita la perniciosa superstizione, scoppiava di nuovo, non solamente in Giudea, origine di quel male,
ma nella stessa Roma dove, da ogni parte, confluivano e si moltiplicavano tutte le superstizioni atroci e vergognose.»
* Albert Kalthoff, Il problema di Cristo: Principi di una teologia sociale (Lipsia 1902)

9



Ne e risultata I'affermazione che delle persone hanno vissuto in determinate
condizioni economiche, ed ecco che hanno avuto lidea del Cristo, l'ideologia del
Cristo, il sogno del Cristo, e da cio sarebbe nata la cristologia. Quindi € veramente
solo sorta un’idea negli uomini. E tali persone, come Paolo e altri, avrebbero poi
descritto cio che & nato come un’idea negli uomini, come se corrispondesse ad un
fatto in un angolo remoto del mondo.

Una tale spiegazione del cristianesimo € un decretare la messa al bando del Cristo.
Ed & un fenomeno notevole del 19° secolo e dell'inizio del 20° che dei pastori cristiani
si siano con cio dati il compito di salvarlo avendo decretato di eliminare il Cristo. Ci si
vergognava di ammettere I'evento da cui origina il cristianesimo. Si e trovato
quindi piu conveniente spiegare la cristologia come la nascita di una semplice idea.

Oggi, proprio in questo campo, ci siamo impegolati in tutte le correnti possibili e cid
che e la specializzazione scientifica si € ampiamente fatta sentire anche in questo
campo.

E emersa, ad esempio, quella corrente di cultura materialistica che poi ha
raggiunto il suo apice nel marxismo. Kalthoff € quindi una specie di pastore
marxista che, nelle vesti di un pio marxista, ha cercato di far luce sulla cristologia.
Altri hanno impiegato il loro cavallo di battaglia specialistico per spiegare il
fenomeno del cristianesimo. Perché mai ognuno non dovrebbe usare il proprio
punto di forza per chiarire il fenomeno del cristianesimo rispettivamente al Cristo!

Una persona, che era psichiatra o lo & ancora, ha chiamato in causa la psichiatria
e ha semplicemente chiarito da quale tipo di stato psichiatrico poteva saltar fuori
Gesu ai suoi tempi®. Lo spiega come uno stato di coscienza abnorme, partendo dal
punto di vista psichiatrico di oggi. Non & rimasto un caso isolato, anzi, anche altri
hanno cercato di chiarire da questo stesso punto di vista quel singolare stato di
follia che € arrivato nel mondo col cristianesimo.

Sono tutti fenomeni del nostro tempo, miei cari amici, di fronte ai quali non si
dovrebbe dormire. Perché, se non vogliamo sondare questi fenomeni, non ci
rendiamo conto di che cosa succede nel presente; essi, infatti, sono sintomatici di
tutta la vita di oggi.

Dobbiamo aver chiaro che cio che conferisce il suo senso alla Terra piomba
in questo mondo come uno scossone proveniente da un altro mondo.

Nell’evoluzione umana dobbiamo distinguere due correnti che oggi
procedono assieme, ma che si sono riunite solo all‘inizio del computo del
nostro tempo. Quella che dobbiamo chiamare corrente cristiana si € solo
aggiunta a cido che era una corrente in corso da tempi antichi.

La scienza della natura non ha fatto suo I'evento del Golgota, procede ancora con
la corrente che scorre come se questo avvenimento non ci fosse stato. E la scienza
dello spirito deve proprio darsi da fare per accordare queste due cose: l'osservazione
scientifico-naturale e la cristologia.

> Emil Ramussen, Jesus. Eine vergleichende psychopathologische Studie, (Lipsia 1905)
10



Perché, dove mai trova posto la cristologia, se la teoria di Kant La Place
s'impone, se si ritorna a una nebbia primordiale e da questa nebbia si fa scaturire
tutto? Dov’e che la cristologia avrebbe un significato per gli uomini sulla Terra, se si
considera il cielo stellato come fa Padre Secchi? Costui puo dire: noi contempliamo
il cielo stellato materialisticamente, lo consideriamo come se |'evento del Golgota
non fosse stato affatto frutto di questo cielo stellato. E questo € il motivo migliore
per lasciare ad altri poteri tutto quello che si dira su tale avvenimento.

Se dall’'osservazione del mondo non si € in grado di sviluppare nulla da cid che
ebbe luogo in Palestina, deve venire instaurata un’altra istanza che dica agli
uomini che cosa essi devono pensarne. Ed € ovvio che siano loro stessi questa
istanza, cioé che lo sia Roma. Tutte queste cose sono pensate in modo cosi
consequenziale e pesante, che non e permesso nel nostro tempo, cosi fatidico per il
destino, farsi delle illusioni su tali questioni.

Questi 747 anni, miei cari amici, entrano nell’evoluzione del mondo come uno
spazio temporale che parla in modo profondamente significativo. Essi ci dicono:
tutto quello che ha che fare con l'evoluzione antica del mondo procede tenendo
conto delle epoche passate. Ma dopo questa cesura temporale comincia un nuovo
inizio - 747 anni dopo la fondazione di Roma, che in realta fu nel 747 e non nel
momento che viene dichiarato negli abituali libri di storia.

Li abbiamo un nuovo inizio. E dobbiamo dire: se torniamo indietro e pensiamo ai
tempi passati, ai lassi di tempo antichi dobbiamo ovunque aggiungere tale spazio di
tempo [riga rossa del disegno, pag.58]. Una ripartizione del tutto nuova del tempo
che scorre viene generata dall'irrompere dell’evento del Golgota in questo momento
temporale, come immesso da fuori nell’evoluzione dell’'umanita.

Dobbiamo chiarirci che ci sono due correnti nell’evoluzione del mondo, in
quanto I'uomo & anch’egli impegnato in questa evoluzione. Teniamolo presente, e
ora guardiamo a qualcos’altro.

Noi sappiamo che la Luna si muove - possiamo mantenere la prospettiva
dell’astronomia ordinaria —, si muove attorno alla Terra. In realta non fa come si
racconta di solito; essa descrive anche una lemniscata, ma ora vogliamo
prescindere da questo. La Luna ruota attorno alla Terra e al tempo stesso,
girandole attorno, ruota anche su se stessa. L'ho gia spiegato: € una signora
gentile, ci rivolge sempre la stessa faccia. Il suo lato posteriore € sempre distolto
dalla Terra.

Ma questo non & detto in modo del tutto giusto. Noi possiamo dire soltanto che un lato
della Luna € sempre rivolto alla Terra perché un settimo della Luna va avanti e indietro ai
margini. Di fatto, il lato anteriore non € sempre tutto quanto rivolto alla Terra, bensi, dopo
qualche tempo un settimo del lato posteriore viene di qua e in cambio un settimo va di la.
[cerchio in alto, rosso, pag. 58]. Questo poi si bilancia di nuovo col movimento
successivo. Un settimo di qui va di nuovo di la, e da la torna indietro. La Luna
«ancheggia» in sostanza, mentre ruota attorno alla Terra. Questo € qualcosa che qui

11



vogliamo solo menzionare, perché in ogni testo di astronomia elementare si possono
leggere piu dettagli al riguardo.

Se ci ponessimo in un punto lontano dello spazio che, secondo i calcoli assunti
dall’astronomia, sarebbe una stella remota, una rotazione della Luna attorno al suo
asse coprirebbe qualcosa di piu di 27 giorni. Ma se noi ci ponessimo sul Sole -
dovuto al fatto che Sole e Luna non si muovono in modo uniforme, ma con velocita
diverse - non vedremmo la rotazione della Luna come da una stella lontana, bensi,
dal Sole vedremmo che essa si compie in un po’ piu di 29 giorni. Per cui potremmo
dire: I'andamento sidereo della Luna dura 27 giorni, I'andamento solare della Luna
dura 29 giorni.

Questo & connesso con tutti gli slittamenti che comunque hanno Iluogo
nell’'universo. Noi sappiamo che il Sole sorge ogni primavera in un punto diverso
dell’equinozio, e questo punto si muove lungo l'intera eclittica nel corso di 25920
anni, si muove attorno a tutto lo Zodiaco. Questi movimenti reciproci fanno si che il
giorno sidereo della Luna sia essenzialmente piu corto del giorno solare della Luna.

Se prendiamo in considerazione questo, ci diremo: anche qui la differenza &
strana. Ogni volta che noi osserviamo il cielo da una Luna piena all’altra, notiamo
una differenza riguardo al modo in cui si presentano stelle e Sole, una differenza
di quasi due giorni. Questo ci dice che abbiamo a che fare anche qui con due
correnti nello spazio, le quali procedono si assieme, ma non risalgono alla
medesima origine.

E si potra confrontare quello che ora ho preso in considerazione sul piano
cosmico con quello che prima ho affrontato dal punto di vista storico. C'e sempre un
intervallo temporale tra gli inizi che i singoli periodi di cultura hanno conformemente
ad una corrente e gli inizi orientati all’evento-Cristo. Quindi c’é sempre un intervallo
di tempo dopo che, rispetto al tempo sidereo, si € verificata la Luna piena; c'€ uno
scarto di tempo, se si vuole la Luna piena in relazione al tempo solare. Questo dura
pit a lungo. Qui c’e di nuovo un intervallo di tempo.

Nel Cosmo abbiamo dunque due correnti: la corrente di un movimento a cui
partecipa il Sole e la corrente di un movimento a cui partecipa la Luna. Esse sono
fatte in modo da dover dire: uscendo dalla corrente lunare, la corrente solare &
qualcosa che nella corrente lunare provoca come uno scossone esterno — proprio
come l'evento-Cristo piomba da un mondo estraneo nella corrente di cultura che si
sta svolgendo. Per il mondo della Luna il mondo solare € un mondo estraneo,
esattamente come il mondo-Cristo € un mondo estraneo per quello pagano®.

Consideriamo ora la stessa cosa da un terzo punto di vista. Possiamo farlo se
facciamo il tentativo di richiamare bene alla mente come agisce la memoria
delluomo quando, tornando indietro col ricordo, includiamo anche i nostri sogni.
Troveremo che nei sogni si svolge sempre qualcosa che € accaduto poco prima. Non

6 «Pagano» sta per tutto quello che con «cristiano» non torna. Nel primo cristianesimo la corrente di cultura pagana e
quella cristiana erano fortemente distinte I’una dall’altra.

12



nel corso intimo del sogno, ma nel mondo di immagini del sogno si svolge qualcosa
che si & verificato ultimamente.

Naturalmente possiamo sognare qualcosa che ci € capitato molti anni prima, ma
non sogneremo cio che ci € successo molti anni prima se negli ultimi giorni non &
subentrato qualcosa, un pensiero o un sentimento che ha attinenza con quanto &
avvenuto anni addietro. Tutta la natura del sogno ha qualcosa a che fare con cio
che si e svolto negli ultimi giorni.

L'osservazione di cio presuppone che ci sia un interesse per certe sottigliezze della

vita umana. Quando ci si occupa di ci0, l'osservazione conduce a risultati che sono
esatti come solo una scienza della natura esatta puo riportarli.
Da dove origina tutto questo? Dal fatto che c’é€ bisogno di un tempo durante il quale
ci0 che sperimentiamo animicamente si imprima dal corpo astrale nel nostro corpo
eterico. Pil 0 meno dopo circa due giorni fino ai tre — a volte anche dopo un giorno
e mezzo o due, ma non senza che ci abbiamo dormito sopra —, cid che abbiamo
vissuto in relazione col mondo si imprime dal nostro corpo astrale nel nostro corpo
eterico. Perché si fissi all'interno ci vuole sempre un certo tempo.

E se raffrontiamo a questo fatto laltro, cioeé che nella vita ordinaria,
alternativamente, separiamo durante il sonno corpo fisico ed eterico da corpo astrale
e Io, e nella veglia di nuovo li riuniamo, dobbiamo dire: tra nascita e morte c’e un
nesso labile tra corpo fisico e corpo eterico da un lato, e Io e corpo astrale dall’altro.
Corpo eterico e corpo fisico tra nascita e morte restano pur sempre insieme, ma
corpo astrale e corpo eterico non restano uniti, ogni notte si allontanano I|'uno
dall’altro. C'€ un rapporto piu labile tra corpo astrale e corpo eterico rispetto a quello
tra corpo eterico e corpo fisico.

Questo rapporto piu labile si manifesta per questo motivo: deve esserci una
separazione tra corpo astrale ed eterico prima che s‘imprima nel corpo eterico
quanto abbiamo vissuto col corpo astrale.

Un evento qualsiasi agisce su di noi durante lo stato di veglia. Se durante il giorno,
in stato di veglia, ci troviamo di fronte ad un avvenimento, esso agisce sul nostro
corpo fisico, eterico, astrale e Io. Ma c’e@ una differenza riguardo alla ricezione: il
corpo astrale assorbe subito il fatto; il corpo eterico ha bisogno di un certo tempo per
fissarlo, affinché ci sia una piena sintonia tra corpo eterico ed astrale.

Questo ci dice a chiare note che, per quanto noi siamo di fronte a un evento con
tutti e quatto gli arti nella nostra realta umana, ci sono due correnti che nel loro
rapporto col mondo esterno non fluiscono in modo ugualmente veloce; sono due
correnti di cui una richiede piu tempo dellaltra.

Qui si ha lo stesso fenomeno che compare nella storia e nel cosmo: nel cosmo
abbiamo Luna e Sole, nella storia abbiamo paganesimo e cristianesimo; nell'uomo
abbiamo corpo eterico e corpo astrale. Accade dunque lo stesso: una differenza
riguardo ai tempi.

Quindi, questa interazione delle due correnti che convergono arriva fin nella nostra
vita ordinaria e porta risultati congiunti per la nostra esistenza; perd non e possibile

13



considerarle in modo da far coincidere le cause e gli effetti di una corrente con le
cause e gli effetti dellaltra.

Questi sono fatti di importanza fondamentale per l'osservazione del mondo e
della vita, di cui non possiamo assolutamente fare a meno se vogliamo capirli. E al
contempo sono fatti di cui nessuno parla, a cui non si bada. E cosa mostrano questi
fatti?

Mostrano che esiste un’armonia tra la vita cosmica, la vita storica e la vita del
singolo, ma non un’armonia cosi come viene costruita oggi, dove si vorrebbe
acconciare tutto quanto materialisticamente in base alla costituzione biogenetica.
Ne consegue che non abbiamo una astronomia sola, ma due astronomie diverse:
un’astronomia lunare e un’astronomia solare.

Se abbiamo due orologi, dei quali uno € sempre in ritardo rispetto all’altro, uno sara

sempre avanti e |'altro sempre indietro, ma non diremo mai che la causa di cid che
avviene in un orologio si trova nell’altro. Questo non lo faremo.
Anche se c'e una giustificazione per cui un orologio € sempre indietro di un tratto, i due
orologi non hanno nulla a che fare I'uno con laltro. Essi, poi, hanno un nesso solo
quando li osserviamo assieme. Lo stesso vale qui: I'astronomia solare non ha niente a
che fare con l'astronomia lunare. Solo che le due astronomie nel nostro universo
interagiscono.

L'importante € che noi lo teniamo presente. Come dobbiamo distinguere tra
I'astronomia solare e quella lunare, ovvero tra la legge del movimento solare e la
legge del movimento lunare, cosi nella storia dobbiamo fare una distinzione tra cio
che avviene in noi perché |'evoluzione procede nel modo indicato nei periodi di
civilta, e cio che avviene in noi indicando quei periodi di cultura che hanno il loro
punto centrale nell’evento del Golgota.

Queste due cose operano assieme nel mondo, ma se vogliamo venirne a
capo dobbiamo distinguerle I'una dall’altra.

Nel fattore cosmico vediamo il modello dell'aspetto storico, e vediamo
I'espressione — non sto dicendo l'effetto, dico |'espressione - dello stesso fatto
cosmico nella nostra vita personale, nei due o tre giorni che devono passare finché
gli eventi non si siano fissati al punto da non essere piu al di sopra, nel nostro corpo
astrale — e senz’altro in grado di apparire in sogno —, ma sono sotto, nel nostro
corpo eterico, e tramite il ricordo attivo, o qualcos’altro che Ii richiama, debbono
venire a galla. In noi stessi una corrente fluisce nell’altra.

Come dobbiamo rappresentarci che c’€ una corrente lunare che ha un tipo di
movimento autonomo e a fianco una corrente solare che a sua volta ha leggi di
movimento autonomo, cosi dobbiamo rappresentarci che con la nostra entita umana,
relativamente al corpo fisico ed eterico, abbiamo una relazione piu intima con qualcosa
di extraumano e, riguardo al nostro corpo astrale e al nostro Io, abbiamo una relazione
pil intima con qualcos’altro di extraumano.

Su queste cose l'osservazione attuale stende un velo di nebbia, getta tutto in
confusione. Ipotizza un mondo nebuloso e lo fa condensare. Da questo dovrebbero

14



scaturire Sole, pianeti e Luna. Ma non € cosi. Non hanno la stessa origine Sole e
Luna, bensi ci sono due correnti che scorrono I'una vicino all’altra.

E analogamente non possiamo trovare la stessa origine in cio che & corpo astrale e
Io nell'uomo, e in cio che invece € corpo fisico ed eterico. Sono due correnti diverse.

Leggendo la mia Scienza occulta vediamo che dobbiamo ricondurre queste due
correnti al tempo solare. Se dal Sole si risale ancora a Saturno, c’€ una sorta di
unita - ma questa € molto addietro nel tempo. Dal Sole ho dovuto descrivere la
continua tendenza di queste due correnti a scorrere |'una accanto all‘altra.

Oggi ho voluto solo descrivere come sia necessario gettare una luce sul
parallelismo fra |'esistenza cosmica, I'evoluzione storica e la vita umana, soprattutto
per farsi un giudizio su come bisogna porsi rispetto agli eventi del mondo.

Abbiamo visto che, ponendosi in modo corretto, ne consegue non una
astronomia, ma due - un’astronomia solare e un‘astronomia lunare. E, altrettanto,
ne risulta un divenire uomo di natura pagana e un divenire uomo di natura
cristiana.

Nel nostro tempo molte persone hanno la tendenza a non a far procedere assieme
queste due correnti che si sono presentate assieme sulla Terra per cooperare.

Tutto il senso di un fascicolo come quello di Traub’ consiste nel fatto che |i si dice:
Si, lo Steiner vorrebbe che le due correnti, quella pagana e quella cristiana,
confluissero. Noi invece non vogliamo permetterlo; noi vogliamo che la scienza
naturale resti sempre pagana, non abbiamo bisogno di fare avvenire qualcosa nel
cristianesimo che lo riunisca con la scienza naturale.

Ovviamente, se si rende pagana la scienza naturale, il cristianesimo non puo
incontrarsi con la scienza naturale. Quindi si puo dire: la scienza della natura va
condotta materialisticamente, il cristianesimo si fonda sulla fede. Le due cose non
devono andare a braccetto.

Ma il Cristo non € apparso nel mondo perché a fianco del suo impulso diventino

sempre piu potenti gli impulsi pagani; Egli & apparso per compenetrare questi
impulsi. E il compito del nostro tempo € che cid che si vorrebbe tenere distinto come
scienza e fede, si riunisca assieme. E questo che deve avvenire.
Percid bisogna che sia portata attenzione su queste cose, come ho fatto in questi
giorni in una delle conferenze pubbliche®. Da una parte la confessione religiosa &
giunta a non tollerare che si immetta la cosmologia nella cristologia, dall’altra la
cosmologia & arrivata al principio dell'indistruttibilita della materia e
dell’energia.

Considerare la materia e I'energia come indistruttibili ed eterne significa mandare
in fumo ogni ideale. Ma allora anche il cristianesimo & senza senso.

Solo e soltanto se tutto quello che ora € materia e legge di materia € un
fenomeno passeggero, e se in quello che ora noi viviamo il relazione con la
cristologia, con I'impulso-Cristo, c’'€ il germe per quanto avverra; se la materia e

7 Friedrich Traub, Rudolf Steiner als Philosoph und Theosoph (Tubinga 1919)
¥ Rudolf Steiner, Introduzione alla scienza dello spirito (Archiati Verlag) conf. 5 maggio 1920 (anche in 0.0. 334)
15



I’energia non ci saranno piu, se esse andranno a morte, solo e soltanto allora hanno
un senso il cristianesimo e l'ideale morale, il divenire uomini.

Ci sono due principi fondamentali opposti. Uno origina dall’estrema conseguenza
del paganesimo e afferma: la materia e I'energia sono imperiture. L'altro principio
origina dal cristianesimo e afferma: Cielo e Terra passeranno, ma le mie parole non
passeranno (Mt 24, 35).

Questa e la massima contrapposizione che si possa pronunciare su una concezione
del mondo. E il nostro tempo ha tutti i buoni motivi per non ignorare confusamente tali
cose ed esaminare invece seriamente, con anima desta, quel che bisogna raggiungere
come concezione del mondo, affinché, con lillusione dell'indistruttibilita della materia e
dell'energia, nell’'evoluzione del mondo non vadano perduti il valore morale umano e
I'impulso cristiano.

Domani andremo avanti. Alle cinque avremo di huovo una rappresentazione di
euritmia, alle otto la conferenza.

16



Seconda conferenza

UOMO E COSMO

Come scienza e religione possono condurre vite parallele

Dornach, 9 Maggio 1920

Miei cari amicil

Abbiamo preso in esame aspetti diversissimi che possono portarci ad un
sentimento sulla costituzione dell’universo nel suo rapporto con |'uomo.

Abbiamo visto che l'universo non e pensabile senza l'essere umano. Un concetto
dell’'universo in sé non & possibile se non si tiene conto dell'uomo, se non si prende
in considerazione tale rapporto.

Se vogliamo farci una rappresentazione della relazione delll'uomo con l'universo
che sia alla portata di tutti, € sufficiente pensare all'oggetto dell'astronomia
elementare, cioe alla cosiddetta inclinazione dell’eclittica, la posizione obliqua
dell’asse terrestre rispetto alla linea, alla curva che si fa passare per lo Zodiaco.
Questa inclinazione dell’eclittica si puo concepire e anche interpretare come si vuole.
Con tali spiegazioni I'importante non & se con quel che si interpreta si arrivi a una
realta o no, ma se per mezzo di cid si possa conseguire qualcosa.

Se l'asse terrestre — cioe l'asse intorno al quale si pensa che si effettui la
rotazione giornaliera della Terra - fosse perpendicolare al piano descritto
dall’eclittica zodiacale, su tutta la Terra il giorno e la notte sarebbero uguali per
tutto I'anno. Se l'asse terrestre fosse adagiato all'interno dell’eclittica, su tutta la
Terra per sei mesi sarebbe giorno e per sei mesi notte. I due estremi si verificano
in certa misura all’equatore e ai poli. In mezzo ci sono le regioni che hanno giorni
di diversa durata nel corso dell’anno.

Basta solo riflettere un po’ su questa cosa e subito si arrivera a quale
enorme importanza abbia per tutta l'evoluzione culturale sulla Terra questa
posizione dell’asse terrestre nello spazio.

Pensiamo solo che, se l|'asse terrestre fosse adagiato nell’eclittica, tutti noi
saremmo in ogni dove in Terra degli esquimesi; e che se l'asse terrestre fosse
perpendicolare all’eclittica, tutta la Terra dovrebbe essere imbevuta della cultura
che c’e all'equatore. Per la posizione dell’asse terrestre e indifferente come noi la
interpretiamo. Per la comprensione della realta non importa come si interpreta
qualcosa; piu importante € arrivare al rapporto esistente tra 'uomo, la sua cultura e
civilta, e la costruzione dell’'universo. A tal fine un’interpretazione vale I'altra.

Questo fatto, che sta a monte di ogni tipo di interpretazione, ci obbliga a
considerare I'uomo e la Terra come qualcosa di unitario — 'uomo, in quanto essere
fisico, non va considerato come qualcosa che si possa esaminare solo per se stesso.

17



Questo non ci € possibile. L'uomo, in quanto natura fisica, non € una realta a sé
stante, &€ bensi una realta soltanto con tutta la Terra.

Noi non possiamo considerare una mano che sia staccata dall'organismo come
qualcosa di reale, se abbiamo senso di realta, infatti in tal caso morirebbe; essa &
pensabile solo in relazione con I'organismo. Non possiamo nemmeno considerare una
rosa che sia stata recisa come qualcosa di reale, infatti anch’essa muore ed e pensabile
solo in unione con tutto il roseto che ha radice in terra. Allo stesso modo, se vogliamo
avere un’idea delluomo nella sua integrita, nella sua totalita, non possiamo
considerarlo limitato ai confini della sua pelle. Cio che I'uomo vive sulla Terra dobbiamo
considerarlo in relazione con l'asse della Terra, come consideriamo un certo tipo di
intelligenza in relazione con lI'immagine del volto di un uomo.

Con una concezione del mondo che prende le mosse dalla realta importa che
quanto € solo una parte di realta non venga assunto come realta piena. E noi
arriviamo proprio a quella totalita che & I'uomo in quanto essere animico-spirituale,
arriviamo a coglierlo nella sua realta quando non prendiamo l'uomo in quanto essere
fisico come una realta piena. Come essere animico-spirituale 'uomo e una realta
compiuta in sé, una individualita. Cid che invece egli abita tra nascita e morte, cioe il
corpo fisico ed eterico, di per sé non € una realta; e parte della Terra intera e di un
tutto ancora piu grande.

Con cid arriviamo a qualcosa da considerare con maggior precisione. Devo
sempre richiamare l'attenzione su un punto: le rappresentazioni che oggi ci si fa
dell’'uomo portano inconsciamente a considerarlo come un corpo solido. Si &
consapevoli che I'uomo non € un corpo rigido, che ha una corporeita morbida, ma
non ci si rende conto del fatto che I'uomo consiste fino a piu del 75% di liquido, e
che solo per la parte restante si pud considerare come un essere che contiene in sé il
solido-minerale.

L'uomo e fino al 75% un essere d’acqua. Che cosa comporta il fatto di
descrivere quest’organismo umano, come si fa di solito, in forme rigidamente
definite? Si dice: qui c'€ questa parte del cervello, qui si ha quest’organo e cosi
via. Si fa come se questi organi, rigidamente delimitati, nella loro azione
combinata producessero la vita di quest’organismo umano. Ma questo non ha
nessun senso.

Si tratta di prendere in considerazione anche questo: I'uomo, all'interno dei
confini della sua pelle, € come acqua ondeggiante; ha un significato anche cid che
internamente € liquido in movimento, per cui non possiamo descrivere I'uomo
come se fosse un corpo pit o meno solido. Da un punto di vista scientifico-
spirituale questo ha un significato molto profondo.

Infatti, se guardiamo alla componente solida, che ha un nesso con l'elemento
minerale esterno, nell'lorganismo umano proprio questa componente ha una
relazione con la Terra. Abbiamo constatato i piu diversi rapporti dellluomo con
I'ambiente, ora vogliamo stabilire quale sia la relazione della sua componente solida
con la Terra. Questa relazione esiste.

18



Invece, cid che &€ componente liquida nell'uomo non ha relazione con la Terra, ce
I’ha col mondo planetario esterno, principalmente con la Luna. Proprio come la Luna
ha un nesso col sorgere della marea e delle onde - anche se non diretto, perd un
nesso indiretto si, quindi un nesso con la conformazione della parte liquida della
Terra —, cosi la Luna ha un nesso anche con quanto avviene nella parte liquida
dell’'organismo umano.

Ieri abbiamo illustrato che, da un lato, c’@ un‘astronomia che vale per il Sole; cosi
noi stessi, come organismo che comprende in sé il solido, siamo parte integrante di
quest’astronomia. Abbiamo perd anche illustrato che I'astronomia lunare € diversa
dall’'astronomia solare. E in quest’astronomia lunare noi siamo inseriti in modo tale
che essa ha a che fare con la componente liquida del nostro organismo. Vediamo
quindi che nel nostro corpo solido e nel nostro corpo liquido interagiscono forze
diverse del cosmo. Questo ha perd un significato ancora piu ampio, che risiede nel
fatto che sul nostro uomo solido ha un influsso indiretto cid che noi chiamiamo Io,
mentre sul nostro uomo liquido ha un influsso indiretto - e dico indiretto — cio che
noi chiamiamo corpo astrale. Anche cid che come animico-spirituale agisce nella
nostra organizzazione, entra in rapporto con tutte le forze del cosmo per mezzo
della nostra corporeita.

I movimenti del cosmo sono sempre stati oggetto di osservazione dal punto di vista
delle piu diverse concezioni del mondo. Se risaliamo alla cultura dell’antica Persia
c’erano gia indagini su tali movimenti. Poi ce n’erano perso i Caldei e anche presso gli
Egizi. E non & privo di interesse — ho gia citato cose simili in riflessioni che si
ricollegano a questo — esaminare per una volta come questi Egizi si comportassero nei
confronti dei movimenti del cosmo.

Gli Egizi sono stati indotti da motivi del tutto materiali a studiare il rapporto della
Terra con il cosmo extraterreno. La loro regione, infatti, dipendeva dalle inondazioni
del Nilo e queste si presentavano quando il Sole aveva una determinata posizione
nel cosmo. Questa posizione del Sole poteva venire stabilita in base alla posizione di
Sirio, per cui gli Egizi erano gia arrivati a farsi rappresentazioni sulla posizione del
Sole rispetto alle stelle che oggi chiamiamo stelle fisse. Nelle comunita e nei misteri
sacerdotali egizi erano state condotte estese ricerche sul rapporto del Sole con le
altre stelle.

Abbiamo gia detto che gli Egizi sapevano bene che il Sole appare spostato ogni
anno rispetto alle altre stelle nel cielo. Quando gli Egizi calcolavano come le stelle
si muovono lungo il cielo - se in modo apparente o reale € ora indifferente -
notarono che il loro movimento ha una certa velocita e che il movimento
circolare del Sole (ellisse) ha anch’esso una certa velocita, ma non cosi grande
come nel caso delle stelle. Il Sole resta un po’ indietro.

Gli Egizi lo sapevano e calcolarono che il Sole, dopo 72 anni, resta indietro di un
giorno; quindi, se wuna certa stella, che in un dato anno era sorta
contemporaneamente al Sole, dopo 72 anni sorge di nuovo, non vedra il Sole
sorgere contemporaneamente a lei, ma 24 ore piu tardi. Ogni stella che fa parte del

19



mondo delle stelle fisse, quindi ogni stella dello Zodiaco, dopo 72 anni ha preceduto
il Sole di un giorno, di un intero giorno. Le stelle e il Sole compiono lo stesso
cammino, ma il Sole, dopo 72 anni, resta indietro di un giorno.

Se moltiplichiamo 72 per 360 otteniamo 25920 anni. Questo € un numero che
abbiamo incontrato spesso. Dato che il Sole resta indietro, quello € il tempo che gli &
necessario per tornare al punto di partenza avendo fatto il giro di tutto lo Zodiaco.
Dopo 72 anni & rimasto indietro giusto di un grado, perché un cerchio ha 360 gradi.
In base a questi 360 gradi gli Egizi ripartivano il grande anno che comprende 25920
anni. Dividevano il grande anno in 360 «giorni», ma un tale giorno dura ben 72 anni.
E cosa sono questi 72 anni? E la durata, in media, della vita umana. Alcuni diventano
piu vecchi, altri non altrettanto, ma questo costituisce un limite massimo per la vita
umana. L'intero contesto nel cosmo, nell'universo, & costruito in modo da
mantenere una vita umana per un giorno solare, la cui durata e di 72 anni.

L'uomo si € emancipato dal nascere in un determinato periodo; pud nascere in
ogni momento, ma la sua vita qui, come uomo fisico, tra nascita e morte, si regola
in base a questo giorno solare. Rileggendo la storia, si trovera che gli Egizi hanno
adottato I'anno di 360 giorni, non di 365 el1/4 di giorno, come in realta €. Finché,
piu tardi, la cosa fu talmente poco in sintonia col corso delle stelle, che sono stati
introdotti gli altri 5 giorni. Ma qual € i motivo per cui gli Egizi originariamente hanno
adottato I'anno di 360 giorni?

Qui sono emerse condizioni singolari. I sacerdoti hanno parlato di un grande anno
cosmico; per questo anno cosmico, un grado, cioe la 360ma parte, € un giorno
cosmico di 72 anni. Nei misteri sacerdotali egizi si insegnava che I'uomo € connesso
al cosmo in modo che la durata della sua vita corrisponde a un giorno dell’anno
cosmico. Poiché I'uomo era parte del cosmo, nelle scuole misteriche gli si spiegava il
suo rapporto col cosmo.

Ma per le condizioni di decadenza di tutta I'evoluzione del popolo egizio, a tutta la
massa di questa popolazione - e cid apparve la nel modo piu peculiare — non venne
comunicato che cosa sia I'entita umana, quale sia il suo nesso col cosmo. Si penso:
una volta che gli uomini sanno di essere un’entita simile, inserita in tutto il cosmo
cosi che la durata della propria vita € di un giorno nell'arco di un giro del Sole, si
sentiranno talmente parte dell'universo da non lasciarsi governare, ognuno Ssi
considerera un membro del Cosmo.

Che le cose stiano cosi dovevano saperlo solo le persone considerate delle guide.
Gli altri uomini non dovevano avere una tale conoscenza del cosmo, dovevano avere
solo una conoscenza del giorno. Questo € connesso con tutta la decadenza
dell’evoluzione culturale egizia. E, se riguardo a molte altre cose era necessario che
I'umanita immatura non fosse iniziata a certi misteri, proprio dalla cultura egizia
questo principio fu esteso a quelle cose che davano potere alle guide, ai governanti.

20



Molto di quello che oggi impregna I'anima delll'uomo e giunto da sorgenti
orientali. Anche il cristianesimo tradizionale contiene parecchi aspetti che
originano da Ii.

Una forte ripercussione sul cristianesimo di Roma proviene proprio dal mondo
egizio. Come il popolo egizio doveva rimanere all'oscuro riguardo al suo nesso con il
cosmo, cosi, in certi ambienti della romanita vigeva questa concezione: il popolo
deve restare ignaro del suo rapporto col cosmo e di come esso si sia verificato
grazie al Mistero del Golgota.

E percio sorge una feroce lotta quando, da necessita culturali e interiori, viene
posta attenzione al fatto che l'evento del Golgota non & qualcosa che si possa
pensare senza un nesso con la restante concezione del mondo e che, anzi, deve
trovarvi posto quando ci si rende conto che quello che e accaduto sul Golgota ha a
che fare con tutto I'universo e la sua costituzione. Indicare il Cristo come lo Spirito
del Sole, come abbiamo fatto noi, viene considerata la peggiore eresia.

Solo che non bisogna credere che I'argomento non sia noto a certe guide che
combattono quello che ho menzionato ora. Lo conoscono molto bene. Ma proprio
come i sacerdoti egizi sapevano bene che I'anno non & di 360 giorni, ma di 365 e
1/4, cosi certe persone sanno bene che col Mistero del Cristo si tratta del mistero
solare; ma si vuole impedire che questa conoscenza necessaria all'umanita del
presente le sia anche resa nota.

Infatti & vero quello che ho detto ieri: la concezione materialistica del mondo
e, per quella fazione, preferibile alla scienza dello spirito. Perché la visione del
mondo materialistica ha anche conseguenze pratiche. Si tratta di conseguenze
che a loro volta possono essere studiate raffrontando il tempo presente con
I’'antico mondo egizio.

Abbiamo portato I'attenzione sul fatto che gli Egizi, riguardo alla loro cultura
esteriore, erano dipendenti dal corso del Sole, quindi dal rapporto di cid che &
terrestre con quanto € celeste. Se la conoscenza del nesso degli eventi cosmici
con la loro azione sulla coltivazione della regione restava riservata alla casta
sacerdotale egizia, ormai al tramonto, questo significava un certo potere nelle
loro mani. Percio, chi in Egitto doveva prestare mano d’opera veniva istruito per
ricevere le sue direttive dai sacerdoti dotati dell’adeguata conoscenza.

Se il carattere della civilta europea e americana resta cosi com’e, se la visione del
mondo materialistica copernicana, col suo principio di Kant-Laplace, si mantiene,
dovra necessariamente sorgere un‘immagine del mondo materialistica anche per i
fenomeni terrestri, per quelli biologici, fisiologici e chimici. E tale immagine non ha
nessuna possibilita di includere nella sua struttura un ordinamento morale, e
nemmeno quella di includervi I'evento-Cristo.

L'essere un seguace della concezione materialistica del mondo e al tempo stesso
un cristiano e infatti una menzogna; € qualcosa che non puo esistere, se si € onesti
e sinceri. Percio nella cultura europea e americana si dovettero necessariamente
mostrare le conseguenze pratiche di questo conflitto tra il materialismo e cid che

21



con tale concezione non ha nessun nesso, ovvero la visione morale del mondo, il
contenuto della fede.

Queste conseguenze si mostrarono nel fatto che le persone, che non avevano
nessun motivo dettato da ragioni esteriori per essere interiormente disoneste,
gettarono via la fede e adottarono un concetto materialistico del mondo anche per
I'esistenza umana. Con cio la visione materialistica del mondo divenne una visione
sociale del mondo. Questo, perd, nel suo ulteriore proseguimento comporterebbe
per la cultura europea e americana che gli uomini abbiano solo una visione del
mondo materialistica e non sappiano nulla di quel rapporto della Terra con le forze
del cosmo di cui abbiamo gia parlato ieri e sovente nei giorni passati.

Ad una certa casta sacerdotale, per0, resterebbe riservata la conoscenza del
nesso col cosmo, proprio come alla casta sacerdotale egizia era rimasta la
conoscenza dell'lanno platonico, del grande anno cosmico. E questa casta
sacerdotale potrebbe avere la speranza, e ce I'ha anche, di dominare poi il popolo
che sotto il materialismo degenera barbaramente.

E ovvio che oggi tali cose si possono dire solo per coscienziositd nei confronti
della verita. E per coscienziosita nei confronti della verita bisogna dirle. Oggi, miei
cari amici, bisogna che un certo numero di persone faccia I'esperienza che &
necessario attribuire al mistero del Golgota il suo significato cosmico.

Questo significato cosmico va riconosciuto da un certo numero di persone che poi
si assuma la responsabilita che I'evento non resti nascosto all’'umanita in Terra, e che
essa Si congiunga con lo spirito extraterreno che ha camminato in Palestina
nell'uomo Gesu all'inizio del computo del nostro tempo. E necessario che venga
raggiunta la conoscenza che da mondi extraumani € penetrato il Cristo nell'uomo
Gesu di Nazareth; € necessario che essa venga scandagliata da un certo numero di
uomini.

Fa parte di una tale ricerca il superamento di quella mancanza di sincerita che
oggi € di casa in ambito conoscitivo e di visione del mondo. Perché, che cosa si
fa oggi? Da una parte ci si fa raccontare che la Terra si muove attorno al Sole
lungo un’ellisse e sviluppatasi nella prospettiva della teoria di Kant-Laplace - e
lo si sottoscrive. Poi ci si fa raccontare che all'inizio del computo del nostro
tempo in Palestina & avvenuto questo e quest’altro. Si accettano queste due
cose senza metterle in relazione, le si accetta e si pensa che questo non abbia
conseguenze.

Non e senza conseguenze, perché, quando la menzogna viene concepita
coscientemente, € meno grave rispetto a quando la menzogna resta inconscia e
abbassa I'uomo portandolo alla barbarie.

Se osserviamo la menzogna, come si trova nella coscienza, vediamo che essa
fuoriesce con la coscienza dal corpo fisico e dal corpo eterico ogni volta che ci
addormentiamo. Risiede quindi nell’'essere privo di spazio e tempo, & presente
nell’essere eterno allorché I'uomo € immerso nel sonno senza sogni. Qui viene
preparato tutto quello che in futuro pud nascere dalla menzogna, vale a dire viene

22



preparato tutto quello che pud correggere di nuovo la menzogna quando essa
risiede nella coscienza.

Se invece la menzogna risiede nell'inconscio, resta col corpo fisico e il corpo eterico
nel letto. Qui, quando l'uomo durante il sonno non riempie il suo corpo fisico ed
eterico, essa appartiene al cosmo, non solo al cosmo terrestre, ma al cosmo intero.
Qui essa lavora alla distruzione di tutto il cosmo, soprattutto alla distruzione
dell'umanita stessa. La distruzione dell'umanita stessa comincia qui.

A cio che minaccia I'umanita si sfugge solo con la tensione verso l'interiore
veracita sulle piu alte questioni dell’esistenza. Proviene dagli impulsi del nostro
tempo un monito all'umanita, affinché riconosca questo: un’‘astronomia di stampo
materialistico, che non sa nulla del fatto che in un momento preciso € avvenuto
I’'evento del Golgota, non puo continuare ad esistere.

Qualsiasi astronomia che nella struttura del cosmo includa la Luna e il Sole invece
di far confluire le due correnti, ma in modo che restino due correnti separate, non &
nient’altro che un’astronomia pagana, non € una astronomia cristiana. Percio, dal
punto di vista cristiano, va respinta ogni teoria dell’evoluzione che spieghi il mondo
solo in modo unitario.

Nel ripercorrere la mia Scienza occulta vediamo che, quando dopo |'epoca
saturnia viene descritta quella solare che divide la corrente unica in due correnti,
queste poi interagiscono. Abbiamo allora appunto le due correnti. Se invece si fa
una descrizione come la si fa di solito, s'impiegano concetti secondo la mentalita di
uno sviluppo pagano. E questo fin nei dettagli.

Pensiamo solo a quando l'odierna teoria dell’evoluzione d’intonazione darwiniana
descrive lo sviluppo delle forme organiche; essa afferma: prima c’erano forme
organiche semplici, poi piu complesse, poi ancora piu complesse, e cosi via fin su
all'uomo. Ma non & cosi, bensi, se prendiamo lI'uomo e ne facciamo due parti, solo la
sua testa costituisce lo sviluppo ulteriore delle forme animali inferiori. Quello che
I'uomo ha come testa & proprio lo sviluppo ulteriore delle forme animali inferiori.
Quello che € annesso alla testa, invece, € sorto solo piu tardi.

Quindi non dobbiamo dire che nel nostro midollo spinale abbiamo qualcosa che si e
trasformato nel capo, ma dobbiamo dire: il nostro capo € sorto da forme precedenti
che erano simili alla colonna vertebrale, ma la colonna vertebrale di oggi non ha
niente a che fare con questo sviluppo, € un’aggiunta successiva. E da una colonna
vertebrale che si € formata in modo diverso origina cio che e I'attuale organizzazione
del capo.

Lo menziono per coloro che si sono occupati della teoria della discendenza. Lo
menziono in modo che si veda che una linea diretta conduce dalle osservazioni sul
cosmo alle osservazioni di cid che € presente nell’evoluzione dell'umanita e affinché
vediamo che & necessario che la scienza dello spirito porti luce in tutti i campi del
sapere e della vita. La faccenda non puo andare avanti cosi come si € sviluppata la
scienza negli ultimi secoli, sotto I'influsso della visione materialistica del mondo che,
a sua volta, e figlia della concezione materialistica del cristianesimo.

23



Il materialismo lo si deve allo sviluppo di stampo materialistico della concezione
cristiana del mondo. Bisogna ripristinare I'insegnamento del Cristo cosmico contro la
materializzazione di questo stesso insegnamento. E il compito piu importante
dell’epoca. E finché non si riconoscera che questo € il compito piu importante del
tempo, non si potra fare chiarezza in nessun campo.

Oggi ho voluto spiegare qualcosa che ci rende possibile riconoscere piu
profondamente perché avversari malevoli si rivolgano con una tale ferocia contro
quello che, muovendo da un’interiore necessita, deve fare ingresso nel mondo. E
ho dovuto associare tutta questa trattazione alla cosmologia.

Continueremo con questa trattazione il prossimo venerdi alle 4, qui. sabato e
domenica ci sara lo stesso programma riguardo ai tempi, come oggi. Martedi la
signorina Mathes terra una conferenza sul tema “Che cosa pu0 ancora significare
per noi, oggi, la filosofia?”.

24



Terza conferenza

ASPETTI DELLA NATURA E DELL’ETICA

Come lI'uomo finisce col diventare «effetto collaterale» degli eventi di natura

Dornach, 14 Maggio 1920

Miei cari amici!

L'essenziale delle prossime considerazioni deve consistere nel riconoscere come
le due correnti — quella pagana e quella cristiana - confluiscano nella nostra vita,
come interagiscano e come si connettano con cid0 che e avvenuto nell’universo
intero.

Per entrare un po’ piu profondamente in questo, € necessaria anche oggi una
specie di premessa. Si tratta di scindere nel modo piu preciso possibile, di
distinguere il piu possibile I'una dall’altra la visione del mondo pagana, nel senso piu
ampio — che non solo e alla base della nostra concezione del mondo, e tale deve
essere -, e la visione del mondo cristiana che fino ad oggi, stando alla sua realta, &
penetrata nell’animo umano solo in minima parte.

Si tratta di considerare bene una delle cose che ho sottolineato spesso qui: oggi
siamo giunti ad una coesistenza priva di rapporto tra cid che possiamo chiamare
immagine scientifico-naturale del mondo e cid che possiamo chiamare concezione
morale del mondo, di cui € parte anche la concezione religiosa del mondo. Piu di
quanto l'individuo possa esserne cosciente, per lui, uomo di oggi, i fatti scientifico-
naturali e quelli morali sono due cose molto lontane I'una dall’altra; sono aspetti che
egli non & in grado di collegare se, dal punto di vista dell’'odierna concezione del
mondo, vuole essere pienamente onesto con se stesso.

Questo e proprio il motivo per cui una gran parte della teologia avanzata del
19° e del 20° secolo non ha piu una cristologia. Ho gia portato I'attenzione sul
fatto che ci sono libri, come L’essenza del cristianesimo® di Adolf Harnack, in cui
non c'é proprio ragione di citare il nome Cristo. Perché quello che si presenta
come «Cristo» non € altro che la divinita che nell’Antico Testamento compare
come Jahve o Jehova. Non c’€ nessuna differenza tra |'essere che Harnack
chiama Cristo e il Dio Jahve; voglio dire che non c’€ nessuna differenza tra cio
che si dice sull’Essere Cristo e cido che dicono su Jahve quanti aderiscono alla
visione del mondo vetero-testamentaria.

Se prendiamo la rappresentazione che molti uomini di oggi hanno del Cristo e
la accostiamo con il concetto che essi hanno della vita, non c’é€ proprio ragione
che parlino di Cristo e di cristianesimo. Perché, se qualcuno parla di Cristo e di
cristianesimo e, per esempio, concepisce il nazionalismo come fanno molti

% Adolf Harnack, L’essenza del Cristianesimo (Lipsia 1900)
25



contemporanei, € una totale contraddizione. Queste cose non colpiscono I'uomo
di oggi soltanto perché egli evita di trarre coraggiosamente le conseguenze da
quel che gli si presenta attualmente.

Tra la visione scientifico-naturale delle cose e quella cristiana c’e il piu
profondo divario, il piu profondo abisso. Ed € il compito piu importante della
nostra epoca creare un ponte su questo abisso. La visione scientifico-naturale &
veramente solo una figlia del 19° secolo, ed € bene non caratterizzare le cose
sempre solo in astratto, ma esaminarle entrando anche un po’ nel concreto.

Ho spesso citato il nome di una personalita di spicco del 19° secolo che ci aiuta
subito a capire in modo assolutamente preciso la concezione scientifico-naturale.
Si tratta di Julius Robert Mayer, a cui noi associamo la concezione scientifica del
19° secolo, anche se, riguardo a lui, cio & per molti aspetti fuorviante.

Comunemente si dice sempre che a Julius Robert Mayer risale I'enunciato della
conservazione dell’energia. Detto in modo piu preciso, cido vuol dire che I'universo
contiene in sé una somma costante di energie che non possono venire
aumentate e diminuite, e che si trasformano solo I'una nell’altra. Calore, energia
meccanica, elettrica e chimica si trasformano 'una nell’altra, ma la somma della
quantita di energia presente nell’'universo resta sempre la stessa.

Cosi pensa oggi, ovviamente, ogni fisico. Anche se le persone, a livello di
coscienza ordinaria, non prestano attenzione a questa legge della conservazione
dell’energia e della materia, sui fenomeni della natura ragionano come se si
potesse ragionare solo sotto l'influenza di tale legge. Possiamo immaginarci che
nel pensare e nell’agire di un essere vivente possa esistere qualcosa che
corrisponde a un certo principio, senza che questo essere sia in grado di
spiegarsi tale principio.

Se volessimo spiegare ad un cane che una doppia quantita di carne deriva dal
fatto di prendere semplicemente il quantitativo due volte, non potremmo farlo, il
cane non potrebbe portarlo a coscienza in sé. Nella pratica, perd, agira in base a
questo principio, se ha la scelta di azzannare un pezzo di carne piccolo o uno
grande il doppio. Normalmente azzannera il quantitativo doppio, se le condizioni
sono uguali.

Cosi, si puo stare sotto l'influsso di un principio senza darsi spiegazioni sul
principio come tale nella sua forma astratta. La maggior parte delle persone non
pensa alla legge della conservazione della materia e dell’energia, ma siccome a
scuola viene insegnata, si rappresenta tutta la natura come se questa legge
esistesse.

E interessante da osservare il modo in cui si esternava la mentalita di
quell’'uomo quando voleva a tutti i costi imporre questa concezione ad altri che
ancora non la pensavano come lui.

26



Julius Robert Mayer aveva un amico che in una specie di memoriale ha
segnato diversi colloqui avuti con lui*. Vi racconta un fatto interessante; un fatto
grazie al quale si puo inquadrare bene la mentalita del pensatore scientifico-
naturale del 19°secolo. Prima di tutto vorrei menzionare quanto segue per
caratterizzare qualcosa nel concreto.

Julius Robert Mayer era talmente addentro in tutta questa mentalita che lo
portava all'idea della conservazione dell’energia, del mero trasformarsi di una
forza in un’altra, che normalmente, quando incontrava un amico per strada, non
poteva far altro che dirgli gia da lontano: «Dal nulla non viene nulla». Nella
dissertazione originaria del 1842 di Mayer, proprio all’inizio si trova |'espressione:
la causa equivale all'effetto’'. In testa al suo scritto del 1845 ritorna sempre la
frase: dal nulla non viene nulla (Ex nihilo nihil fit)*?. Saltdo anche fuori che Mayer fece
visita a questo amico - si chiamava Rimelin —, busso, apri la porta e grido: «Dal
nulla non viene nulla!». Questo fu il motto prima del saluto, tanto Julius Robert
Mayer era profondamente convinto di questo «dal nulla non viene nulla».

Rimelin racconta quindi di un interessantissimo colloquio che ebbe luogo una volta.
Poiché RiUmelin non sapeva ancora molto di questa legge della conservazione
dell’energia, bisognava spiegargli di cosa veramente si trattasse. Allora Mayer disse a
Rimelin: se due cavalli tirano una carrozza - Mayer era di Heilbronn, il suo
monumento si trova ancora oggi li — e avanzano, qual e l'effetto? E Riimelin rispose:
ebbene, l'effetto € che coloro che stanno in carrozza, a mio parere, arrivano fino
Ohringen. Mayer aggiunse: e se a meta viaggio fanno marcia indietro e tornano,
rientrando nuovamente a Heilbronn, senza aver fatto qualcosa a Ohringen? Allora
RUmelin ribatté: allora € cosi che un percorso ha vanificato l'altro e percio
apparentemente non c'e€ nessun effetto, tuttavia il vero effetto & che le persone da
Heilbronn sono andate a Ohringen, e di nuovo tornate indietro a Heilbronn.

No - disse Julius Robert Mayer — questo e solo un effetto collaterale che non ha
nulla a che fare con quello che € veramente successo. Quello che € avvenuto con
I'impiego di energia da parte dei cavalli & qualcosa di completamente diverso. E che
attraverso l'impiego di questa energia da parte dei cavalli, primo, i cavalli stessi si
sono riscaldati, si sono surriscaldati. Secondo, sono diventati piu caldi gli assi della
carrozza attorno a cui si muovono le ruote. Terzo, se con un buon termometro
venissero misurati i solchi sul terreno su cui sono passate le ruote, troveremmo
che dentro i solchi il calore & un po’ maggiore rispetto ai due bordi. E questo il
vero effetto. Anche le materie presenti nei cavalli si sono consumate col
metabolismo. Tutto questo ¢ il vero effetto. Il resto, che le persone siano andate
da Heilbronn a Ohringen e siano tornate indietro, tutto questo & la motivazione, &
I'effetto secondario. Non e cio che & realmente avvenuto fisicamente.

10 Gustav Riimelin, Reden und Aufsdtze, Nuovo Fascicolo (Friburgo e Tubinga 1881), II Saggio, 4. Ricordo su Robert
Mayer
" Annali di chimica e farmacia, Hrsg. F. Wohler e J. Liebig (Heidelberg 1842), secondo quaderno. «Bemerkungen iiber
die Krdfte der unbelebten Natur», di J. R. Mayer
21 R Mayer, Die Organische Bewegung in Ihrem Zusammenhange Mit Dem Stoffwechsel (Heilbron 1845)

27



Vero fenomeno fisico € I'energia dei cavalli trasformata, la trasformazione in calore
rilevato nei cavalli e in calore rilevato negli assi della carrozza. E il consumo del
lubrificante se si lubrificano le ruote, € il riscaldamento dei solchi sulla strada e cosi
via. E se lo si misura tutto - Julius Robert Mayer ha misurato tutto e ha fornito i valori
corrispondenti —, allora I'energia impiegata dai cavalli € tutta trapassata in questo
calore. Tutto il resto e effetto collaterale.

Naturalmente, questo ha una conseguenza per la nostra visione. Ecco da dove
alla fin fine bisogna dire: si, nel senso dello stretto ragionamento scientifico-naturale,
bisogna separare chiaramente il fatto naturale da tutto quello che e «effetto
collaterale». Perché, nell'ottica del 19° secolo, questo effetto secondario non ha
niente a che fare con quanto € avvenuto in natura. Esso aleggia soltanto, in certo
qual modo, sull’evento naturale.

Ma se domandiamo: e dove si manifesta tutto quello che chiamiamo ordinamento
morale del mondo? Dov’é che si estrinseca tutto quello che chiamiamo valore e
dignita umana? Di certo non nel fatto che I'energia dei cavalli impiegata si trasforma
nel calore rilevato negli assi della carrozza, anzi, qui «l'effetto collaterale» € la cosa
principale!

Ma in tutto quello che viene assunto come osservazione scientifico-naturale,
questo effetto collaterale viene completamente dimenticato.

Gli uomini del 19° secolo - e Kant!® gia nel 18° secolo — hanno tratto concezioni sul
divenire dell'universo semplicemente dai principi che Mayer ha strettamente
circoscritto, separando tutto quello che fa parte solo della natura da quello che &
«effetto collaterale».

Chi esamini normalmente questa cosa, dira: l'universo deve essere costruito
partendo da principi che vengono riconosciuti come principi naturali. E tutto quello
che, per esempio, € avvenuto per mezzo del cristianesimo e un effetto collaterale
proprio come lo ¢ il fatto che le persone siano andate con la carrozza da Heilbronn a
Ohringen. Per la visione scientifico-naturale non viene nemmeno preso in
considerazione che cosa abbiano fatto li le persone.

Ma chiediamoci: non si incrociano di huovo queste due correnti? Supponiamo che
Rimelin non si fosse subito accontentato, ma avesse fatto la seguente obiezione - so
che per il fisico di oggi non € un’obiezione valida, ma per la formazione di una visione
complessiva, lo € —, supponiamo che avesse detto: se la ragione per cui le persone
che sono andate da Heilbronn a Ohringen non ci fosse stata, i cavalli non avrebbero
impiegato la loro energia! Tutta la trasformazione in calore non sarebbe avvenuta,
oppure sarebbe avvenuta in tutt’altro luogo e in un altro contesto!

Quello che € avvenuto va osservato in senso scientifico-naturale, in modo che si
applichi solo su quanto non porta fino alla causa prima per cui € successo. Tutto
questo non sarebbe avvenuto se le persone non avessero pensato di fare
qualcosa a Ohringen. Quindi, cid che la scienza naturale deve considerare come

13 Immanuel Kant, Storia universale della natura e teoria del cielo (Lipsia 1755)

28



un effetto secondario interviene, e interviene appunto in un evento che si verifica
in natura.

Oppure supponiamo che le persone avessero fatto qualcosa ad Ohringen ad
un‘ora ben precisa, che gli assi della carrozza fossero diventati non solo caldi, ma
se ne fosse rotto uno e le persone non avessero potuto continuare il viaggio. Allora,
quanto sarebbe successo in quel caso, cioé la rottura di un asse, ovviamente
sarebbe spiegabile anche in senso scientifico-naturale, ma cid0 che sarebbe
accaduto per via di un evento naturale, il fatto cioe che non possa verificarsi
qualcosa che avrebbe dovuto succedere, questo dipenderebbe da circostanze - lo
si pud facilmente immaginare - a loro volta strettamente conseguenza di altri
processi di nhatura che, per via di tali circostanze, sarebbero stati scatenati.

Cosi vediamo che, pur rimanendo solo sul piano della logica, qui sorgono degli
interrogativi molto importanti e gravi. E a questi interrogativi che si presentano qui
- questo bisogna dirlo —, se si parte dalla concezione del mondo in cui oggi
I'individuo, con le premesse ella nostra educazione, si riconosce sinceramente, non
si puo affatto dare risposta senza la scienza dello spirito. Questi interrogativi non
possono essere assolutamente soddisfatti.

Infatti, prima che fosse impartito al pensiero scientifico-naturale |'indirizzo che con
Mayer ha solo portato a una tale esattezza, non c'era quella decisa linea di
separazione tra il pensiero scientifico-naturale e il pensiero morale. Se prendiamo
ancora il 12°, 13° secolo, le cose che gli uomini avevano da dire sull’'ordinamento
morale e su quello naturale risuonavano 'una nell’altra continuamente.

Gli uomini oggi non leggono piu con attenzione, anzi, perfino quando prendiamo
tali scritti — dai tempi remoti non ci sono molte cose che siano arrivate fino ai
nostri giorni completamente inalterate —, quando prendiamo tali scritti che sono i
residui delle vecchie concezioni, scopriremo ovunque la dimostrazione che nei
tempi addietro la morale e scesa fin nell'ordinamento fisico e quest’ultimo si &
elevato fino alla morale.

Ci basti solo leggere negli scritti di Basilio Valentino'*, gia piuttosto alterati, ma
pur sempre ancora leggibili, cio che egli scrive sui metalli, sui pianeti e sui farmaci.
Quasi ad ogni riga ci imbatteremo in aggettivi qualificativi attribuiti ai metalli -
metalli buoni o cattivi, intelligenti, ecc. —, che ci mostrano che perfino in questo
ambito viene immesso qualcosa del pensiero morale.

Certo, questo non puo essere il caso oggi. Perché, dopo che I'astrazione € arrivata
tanto avanti da aver separato il fenomeno naturale da tutto quello che & «effetto
collaterale», come ha fatto Mayer, non si puo affermare che sia per bonta degli zoccoli
del cavallo in moto il fatto che consumino il lubrificante della carrozza col calore
sviluppato col movimento. In questa cornice scientifico-naturale non & possibile
introdurre categorie morali. Qui i due ambiti, quello naturale e quello morale, sono
separati I'uno dall’altro.

14 Basilius Valentinus, alchimista tedesco del 15° secolo

29



E se gli eventi del mondo fossero cosi come viene descritto da questo modo di
pensare, I'uomo non potrebbe hemmeno esistere nel nostro mondo. L'uomo non ci
sarebbe proprio. Perché, per esempio, qual € la causa della forma fisica dell'uomo?

Parlando della figura fisica dellluomo chiedo di prendere sul serio I'espressione
«figura umana». Gli scienziati di oggi non prendono sul serio questa definizione.
Come mai? Si comportano cosi, ad esempio. Fanno all'incirca come hanno fatto
Huxley® o altri: contano le ossa dell'uomo, le ossa degli animali superiori e dal
numero che ne ricavano deducono che l'uomo € solo di un gradino superiore
all'animalita. Oppure contano i muscoli e cosi via.

Abbiamo sempre fatto notare che I'essenziale per la figura & che la spina dorsale
degli animali & orizzontale, quella umana & verticale. Anche se certi animali si
mettono eretti, non € la cosa essenziale per loro; I'essenziale € la spina dorsale
orizzontale e tutta la figura dipende da questo. Quindi vi prego di prendere molto
sul serio quel che voglio esprimere col termine figura umana. Dov’eé che nel cosmo
dobbiamo cercare la causa fisica di questa figura dell’'uomo?

In queste considerazioni abbiamo gia evidenziato questo punto: il cielo stellato,
che qui vogliamo disegnare schematicamente come Zodiaco con le sue
costellazioni, si muove attorno alla Terra, e anche il Sole, se apparentemente o in
realta, ora qui ci e indifferente. Quindi il Sole percorre lo stesso cammino.

Ma se consideriamo che il Sole sposta ogni anno il punto in cui sorge a
primavera, e che ogni anno resta indietro di un piccolo tratto rispetto alle stelle,
arriviamo ad un fatto straordinariamente importante.

Si constata tutto questo spostamento in la del punto primaverile rispetto alle
stelle per il fatto che la costellazione, se la si esamina in un certo anno, nell’anno
seguente sorge prima del Sole e tramonta prima. Questo ci dice che il Sole resta
indietro. E abbiamo sottolineato che gia gli Egizi sapevano che, se si divide I'orbita
in 360 gradi, dopo 72 anni il Sole resta indietro di un grado o di un «giorno»
rispetto alle stelle. In 360 volte 72 anni, che sono 25920 anni, il Sole resta indietro
di un’intera orbita, vale a dire, ritorna alla stella con cui 25920 anni prima era
sorto.

Abbiamo quindi il fatto che nell’'universo le stelle - e, come detto, non vogliamo
ora occuparci se sia apparente o reale — compiono un giro, e che anche il Sole lo
fa. Ma il fatto importante & che il Sole va piu piano, resta indietro di un grado dopo
72 anni, un grado dell'intero cerchio zodiacale. Questi 72 anni sono la durata
normale della vita umana. Quindi I'uomo vive 72 anni, proprio quel lasso di tempo
durante il quale il Sole, rispetto alle altre stelle, resta indietro nell’orbita cosmica di
un grado o giorno.

Oggi non abbiamo piu il giusto sentimento per queste cose, miei cari amici.
Ancora nei misteri ebraici il maestro diceva ai suoi discepoli, in modo che si
imprimesse molto profondamente: Jahve e colui che fa si che il Sole resti indietro

15 Thomas H. Huxley, Prove della posizione dell'uomo nella natura (Londra 1863)

30



rispetto alle stelle. E con la forza che il Sole trattiene, Jahve sviluppa la figura
umana che & immagine sua.

Quindi, attenzione: le stelle viaggiano piu velocemente, il Sole piu lentamente.
Qui agisce una forza che causa la differenza di velocita. E questa forza, che procura
la differenza di velocita, secondo gli antichi misteri € la stessa forza che produce la
figura umana. L'uomo € cosi nato muovendo dal tempo e deve la sua esistenza alla
differenza di velocita tra il giorno cosmico siderale e il giorno cosmico solare.

Col nostro linguaggio di oggi diremmo: se il Sole non fosse nel cosmo, se fosse
una stella come le altre, se procedesse con la stessa velocita delle altre stelle,
quale sarebbe la conseguenza? La conseguenza sarebbe che le potenze luciferiche
alla fine sarebbero le sole a dominare. Il fatto che le potenze luciferiche non
regnino da sole nel cosmo, ma che l'uomo sia in condizione, con tutta la sua entita,
di sottrarsi ad esse, € dovuto al fatto che il Sole non ha la stessa velocita delle
stelle, anzi, resta indietro. Il Sole non ha la velocita di Lucifero, ma quella di Jahve.

E di nuovo, se ci fosse solo la velocita del Sole e non quella delle stelle, 'uomo
non potrebbe arrivare con la sua comprensione a precorrere la sua evoluzione. E
questo non andrebbe nemmeno di pari passo con l'evoluzione complessiva
dell'uomo.

Nel nostro tempo tutto questo € particolarmente vistoso. Quando si prende
seriamente la scienza dello spirito, si sa bene che a 36 anni si capiscono certe cose
che a 25 ancora non si possono afferrare. Per capire con piu sicurezza certe cose
bisogna viverle. Oggi lo si am-mette poco, perché I'uomo a 25 anni si sente gia
arrivato. Ma & pronto solo con l'intelletto, non con I'esperienza. L'esperienza va piu
piano dell'intelletto. Se si riflettesse che il vissuto € meno veloce dell'intelletto, i
giovanissimi non avrebbero gia il loro punto di vista. Saprebbero che non sono in
grado di avere la prospettiva per la quale occorre I'aver vissuto un po’.

L'intelletto procede con le stelle, I'esperienza col Sole. E se prendiamo la cosa in
modo da prospettarci una vita umana di 72 anni, durante la quale non subentrino
eventi fondamentali per mezzo dei quali I'individuo possa invecchiare di piu o di
meno, ci diremo: tale vita dura finché il Sole col suo punto primaverile non &
retrocesso di un grado. Dura tanto cosi.

E perché ha questa durata? La ragione risiede in una sottigliezza cosmica, ma
con questa premessa Vi prego di seguirmi anche in questo campo.

Se in un certo anno si assiste ad un’eclissi lunare, c’€ una determinata data in
Cui essa si presenta. Dopo circa 18 anni questa eclisse si ripresenta alla stessa
data, ovvero con la stessa costellazione. Si tratta di un ritmo periodico nelle eclissi
lunari che abbraccia 18 anni. 72 anni diviso 4 fa 18, che & giusto 1/4 di un giorno
cosmico, ed & giusto 1/4 della vita umana. L'uomo, se posso esprimermi cosi,
risente nella sua vita di 4 simili eclissi lunari. Perché? Perché nel cosmo tutto e
numericamente armonioso.

Mediamente I'uomo in un’esistenza ha non solo 72 anni di vita, cioe 4 volte 18
anni, ha anche in un minuto 18 respiri e 72 pulsazioni, il che si rapporta alla sua

31



attivita ritmica cardiaca. Sono di nuovo 4 volte 18 pulsazioni. Questo rapporto
numerico che nel cosmo si esprime col fatto che questo ritmo sta tra il periodo di
Saro e quello del Sole - il periodo di 18 anni lo si chiamava periodo caldaico di
Saro'® perché i Caldei per primi I'hanno interpretato - ebbene, questo stesso
rapporto numerico e ritmico c’€ anche nell'uomo, nella sua mobilita interna tra
respiro e pulsazione.

Non a caso Platone diceva: Dio geometrizza, matematizza'’. Consideriamo che
in ragione del quarto che investe la nostra attivita respiratoria, noi dobbiamo
ripartire il respiro in modo che non coincida con le pulsazioni, ma sia quattro volte
piu veloce. E questo corrisponde al fatto che nei nostri 72 anni di vita, a cui sono
associati la nostra attivita cardiaca e le nostre pulsazioni, noi risentiamo del periodo
di Saro 4 volte, come nella nostra attivita respiratoria abbiamo contenuto I'attivita
cardiaca quattro volte. La nostra organizzazione umana € costruita completamente
sul cosmo.

Ne potremo riconoscere il significato, pero, solo se prendiamo in esame
ancora un altro nesso.

Procediamo con quello che abbiamo illustrato in una delle ultime trattazioni: il
movimento della Luna, la sua rotazione attorno al proprio asse, e solo ai suoi lati, se
ci atteniamo non al giorno solare, ma al giorno sidereo. Se prendiamo il tempo
sidereo, per la rotazione della Luna si considera un periodo piu breve di circa 27
giorni. Abbiamo detto: la Luna gira su se stessa in modo che la sua rotazione non
combacia col tempo di rotazione del Sole, ma col tempo delle stelle.

Noi possiamo venire a capo del movimento della Luna solo se non lo ascriviamo
al movimento del Sole, ma al movimento delle stelle. II movimento del Sole € quindi
estraneo al sistema a cui appartengono la Luna e le Stelle. Noi siamo all’interno del
cosmo in modo da essere coordinati da un lato al movimento della Luna e delle
stelle, e dall’'altro al movimento del Sole.

Qui vediamo l‘astronomia solare e quella siderale separarsi I'una dall’altra.
L'ultima volta abbiamo detto: non possiamo farcela se abbiamo solo una
astronomia, perché gettiamo tutto in confusione. Possiamo venirne a capo se non
ci limitiamo ad una astronomia, ma ci diciamo: da un lato c’e il sistema delle stelle
che comprende in sé anche la Luna, e dall’altro c’e il sistema a cui appartiene il
Sole. Si compenetrano reciprocamente, interagiscono, ma non siamo nel giusto se
applichiamo ad entrambe uguali ordini di leggi.

Quando ammetteremo che ci sono due astronomie completamente diverse, ci
diremo: la situazione entro cui ci troviamo, in quanto situazione cosmica, ha due
correnti. Ma noi vi siamo talmente inseriti che queste due correnti, proprio in noi
esseri umani, confluiscono. In noi uomini convergono. E cosa avviene con cio in noi?

'® Questo periodo corrisponde a 18 anni e 11 giorni. Si differenzia dal ritmo dei nodi lunari che durano 18 anni e 7 mesi
"7 Plutarco (Quaestiones convivales, VIII volume, 2* Questione) pone il quesito: «Come si spiega I’affermazione di Platone
che Dio geometrizza continuamente?» Nessuno poteva entrare nella scuola platonica senza aver frequentato un corso di
matematica. La parola greca per ‘scolari’ vale quanto ‘matematici’

32



Supponiamo che in noi, esseri umani, avvenga solo cio che fa valere lo scienziato
naturale di oggi. Allora - se lo rappresento schematicamente - nell’organismo
umano succederebbe di tutto, trasformazioni di sostanze e cosi via. Queste
investirebbero l'intero organismo e anche il cervello; investirebbero i rispettivi
sensi. Ma se tutte le trasformazioni di sostanze che hanno luogo nell'organismo, e
che si trovano nel cosmo come ho descritto ora, si estendessero anche al cervello,
che cosa ne deriverebbe? La conseguenza sarebbe che non avremmo mai la
coscienza di essere nell’attivita pensante!

Dovremmo dire che ossigeno, ferro, le altre sostanze, anidride carbonica e via
dicendo, nei loro reciproci rapporti, «pensano» in noi. Ma questo non |'abbiamo
come dato di fatto della coscienza, non si pu0 dire proprio che lo abbiamo come
stato di coscienza. Come realta di coscienza noi abbiamo un contenuto della
nostra vita animica. Tale contenuto non potrebbe affatto esserci in base a nessun
altro presupposto che questo: che tutto questo processo materiale qui in alto
(nella testa vengono disegnate delle linee) si demolisca, si annulli, che non ci sia
nessuna conservazione di energia e di materia, bensi, attraverso la demolizione
della sostanza, viene fatto posto allo sviluppo della vita di pensiero.

L'uomo € l'unico scenario in cui ha luogo un annientamento della materia. Nella
nostra epoca in cui non si sviluppa affatto una conoscenza dell'umano, bensi si
considera solo cio che ¢ al di la dell'umano, non si arriva a questo.

Se noi presupponiamo che dopo 72 anni il Sole sia restato indietro di un
grado nell’'orbita celeste, c’e una differenza di velocita tra il movimento delle
stelle e il movimento del Sole. Entrambe le cose agiscono in noi, entrambe
confluiscono in noi.

E se ci rappresentiamo che la formazione della nostra testa viene dal cielo
stellato e che noi «guardando la luce del mondo» veniamo accolti dal movimento
del Sole, dobbiamo dirci: in noi c’@ continuamente la tendenza a contrastare la
maggiore velocita delle stelle con una velocita minore. Viene contrastato cio che le
stelle creano in noi. E qual & I'effetto di questo contrastare?

L'effetto di questo contrasto € la demolizione di cido che le stelle producono
materialmente in noi, la demolizione della mera sostanza materiale che si verifica
grazie all’azione del Sole.

Se come uomini ci muovessimo per il mondo solo al passo delle stelle,
viaggeremmo con loro e saremmo soggetti alle leggi materiali dell’'universo. Ma
non lo facciamo. Le leggi solari remano contro, ci fanno fare marcia indietro. E
qualcosa in noi che ci trattiene. Lo si pud anche misurare — questo calcolo non
posso farlo qui, sarebbe troppo lungo.

Se qui c’@ un movimento [v. disegno, a destra, colonna bianca, pag. 60], quindi
una corrente scorre con una certa velocita, e questa corrente confluisce con
un‘altra, col presupposto che quest’ultima corrente non scorra cosi, ma all’'opposto
[2 frecce in giu e due in su] - se queste due correnti procedono cosi, poi
confluiscono l'una nell’altra (stasi nel mezzo).

33



Immaginiamoci un vento che turbina con una certa velocita dall‘alto in basso, e un
altro che soffia dal basso in alto, ed essi vorticano assieme (in centro, in basso).
Supponendo quindi la differenza di velocita tra la corrente che scende dall’alto e quella
che sale verso l'alto, e che la corrente ascensionale si comporti verso quella che scende
in modo che ne risulti la stessa differenza di velocita esistente tra il tempo sidereo e il
tempo solare, allora, se le due vorticassero assieme, attraverso il turbinio sorgerebbe
una compressione che porta ad una determinata forma.

Quindi 'una vortica in giu, l'altra vortica in su e urta con una maggiore velocita
allinterno - da sopra verso sotto c’e la velocita minima. Con limpatto c’@ una
compressione, si crea una certa forma. E in questa figura possiamo riconoscere
I'abbozzo di forma, il contorno del cuore umano, prescindendo da tutto quello che
altrimenti lo intralcia (io faccio solo lo schema).

Attraverso l'incontro della corrente siderea e della corrente solare, quella di Lucifero e
quella di Jahve, € possibile costruire la forma del cuore umano. Questa figura del cuore
umano sorge da rapporti del cosmo. Non appena ammettiamo che il movimento del
Sole & I'espressione di un movimento piu lento che va incontro al movimento piu rapido
delle stelle, in questi due movimenti abbiamo la conferma lampante che da questo nasce
la forma del cuore. A cio € annessa la restante forma umana.

Da questo vediamo quali misteri siano nascosti nel cosmo. Perché, nel momento in
cui diciamo: abbiamo due astronomie, e queste due astronomie insieme determinano in
noi un risultato, qual € il risultato? Il risultato € il cuore umano!

Tutto l'orientamento scientifico-naturale del presente finisce col non distinguere tra loro
queste due correnti. Percio in esso si compie questa tragica sorte: I'azione congiunta si
frantuma in un evento naturale, cosi come pensa Julius Robert Mayer, e in un «effetto
collaterale».

Poiché non si € in grado di riunire col pensiero quello che cosmicamente esercita
un’interazione muovendo da due sorgenti, per la mentalita attuale il mondo si scinde in
due estremi.

Miei cari amici, qui vi € I'aspetto cosmico per la comprensione dell’enorme importanza
delluomo e del mondo. E se, muovendo dai presupposti esposti oggi, non rinnoviamo
quelle conoscenze che un tempo erano presenti negli antichi misteri quando si attendeva
il cristianesimo — e lo si & atteso come I'ho descritto nel mio libro I/ cristianesimo come
fatto mistico -, se non rinnoviamo quelle antiche conoscenze nella forma che dobbiamo
avere 0ggi, la conoscenza resta un'’illusione.

Infatti, quello che nel cuore umano si esprime in modo massimamente significativo &
presente ovunque. I fenomeni sono ovunque tali da essere spiegabili col confluire di due
correnti che provengono da due sorgenti diverse. Non si comprendera mai l'inserimento
di carattere completamente diverso del mistero del Golgota nel restante processo in
corso della nostra Terra, se non si comincia a comprenderlo gia nel cosmo.

Oggi, con questa premessa, volevo porre la base di cui abbiamo bisogno per poter
costruire su di essa domani e dopodomani.

34



Quarta conferenza

DIO PADRE E DIO FIGLIO

La natura puo far ammalare e la liberta far guarire

Dornach, 15 Maggio 1920

Miei cari amicil

Dalle considerazioni qui esposte possiamo vedere quanto sia necessario
considerare l'uomo nella sua totalita, per arrivare a come, in tutta la sua
conformazione, egli sia un‘immagine precisa del cosmo intero.

E straordinariamente importante che questo sia assunto non solo intellettualmente,
ma anche con una conoscenza del cuore e della volonta. Perché, solo guardando
l'uomo nella sua interezza, come nato dal cosmo intero, solo per mezzo di questo
potremo conseguire una comprensione piu profonda anche di cid che il cristianesimo
vuole essere nel suo fondamento per il mondo.

Si puo facilmente obiettare: certo, qui 'umanita moderna € chiamata ad una
comprensione complessa dei dettagli del mondo e anche ad una comprensione
complessa dei singoli aspetti dellluomo, affinché, per mezzo di cid, 'uomo sia
pienamente uomo nella sua coscienza. Ma, miei cari amici, pensiamo solo che
questa chiamata, che oggi avanza nell'umanita come un’esigenza cardinale, non
riguarda solo la scienza dello spirito di oggi.

Per indicare cid che intendo vorrei sollevare la domanda: che cosa ha portato il
cristianesimo con la sua venuta?

Il cristianesimo ha portato con sé I'esigenza di una comprensione del mondo che
una volta era ampia. Tale comprensione, collegata alle antiche idee pagane, nel corso
del tempo & perd andata perduta. Pensiamo a cido che nel tempo, quanto a
concezioni, ad idee fondamentali del cristianesimo € venuto meno per gli uomini.

Il cristianesimo si presento in un modo per cui era possibile comprenderlo solo
se si comprendeva anche la Trinita, se si comprendeva anche |'Essere del Dio
Padre, del Dio Figlio, cioé del Cristo, e dello Spirito Santo. Al senso in cui il
cristianesimo comprendeva questi tre aspetti del divino si accompagnava, non
meno, la comprensione di quello che viene portato dalla scienza dello spirito. Solo
che poco per volta si € eliminato cido che portava a comprendere queste idee del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. E stato estromesso dall'intellegibile e si sono
mantenute parole vuote, espressioni prive di contenuto. E nel corso dei secoli gli
uomini hanno avuto solo il vuoto involucro delle parole.

Questo e giunto a tal punto che le persone, dopo avere respinto gli involucri delle
parole, hanno iniziato a farsi beffe di queste parole vuote. Gli uomini migliori le

35



hanno ridicolizzate. Pensiamo solo per un momento a tutto il tipo di derisione
riversata ad esempio sul detto: il dogma pretende che uno sia tre, e tre sia uno!

E un’illusione spaventosa, un inganno tremendo credere che cid che un tempo il
cristianesimo ha portato nella sua corrente abbia richiesto meno comprensione,
meno abnegazione nello studio di quello che oggi offre la scienza dello spirito. Le
idee piu importanti, piu fondamentali, sono state estromesse dal cristianesimo. Se
si prescinde da cio che continua a vivere nelle varie confessioni come parole vuote,
ci si pud chiedere: agli esseri umani che cosa €& rimasto in realta dei concetti
fondamentali sul Cristo stesso?

Come distingue I'uomo moderno - abbiamo gia portato I'attenzione sul fatto che
neppure i teologi come Harnack fanno questa distinzione - cio che ¢ il Cristo da cio
che & un Dio Padre universale che si potrebbe presentare anche col concetto di
Jahve, o Jeohwa? E come si spiegano oggi molte persone che cosa s’intenda col
termine Spirito, o Spirito Santo?

Gli uomini sono diventati via via talmente astratti che, o si contentano delle parole
prive di contenuto e sono felici di limitarsi ad una confessione, oppure si fanno beffe
di tali parole nel caso in cui, come si suol dire, siano degli «illuminati». Ma cio che si &
conservato nelle parole vuote non potra mai conseguire la forza di portare luce nei
singoli campi della conoscenza umana.

Pensiamo solo a quanto ci siamo allontanati da questo punto di vista. Tutto quello
che ancora negli antichi tempi greci era conoscenza, era al contempo il contenuto di
un processo di guarigione. Il sacerdote era il maestro del popolo e
contemporaneamente ne era il terapeuta. Il fatto che il maestro, il sacerdote del
popolo sia al contempo il guaritore, implica che in tutto il processo della civilta venga
visto qualcosa di insano. Altrimenti non sarebbe giustificato parlare di un guaritore.

Si parlava di guaritori perché, muovendo da una conoscenza piu istintiva, si
aveva di tutto il corso del cosmo un concetto piu vasto, piu intenso, rispetto ad
oggi. Oggi ci si figura che il corso del cosmo scorra in modo che cid che viene dopo
sia sempre l'effetto di quanto avviene prima. Ma non € cosi. E una piu antica
conoscenza istintiva ha avuto cognizione che cosi non &.

Oggi alcuni si fanno l'idea, e in particolare quelli che parlano di un astratto
«progresso», che l'evoluzione vada sempre in salita [V. disegno, pag. 61 linea in
su]. La visione di una tale evoluzione progressiva la ritroviamo persino nei filosofi
dell’epoca piu recente divenuti superficiali. Un uomo di questo tipo, come Wilhelm
Wundt!®, il non-filosofo, portato in auge dal pregiudizio generale dell’epoca e
diventato per molte persone il filosofo dei tempi, anche costui parla, in qualita di
presunto filosofo, di un tale generico progresso senza avere la minima conoscenza
di cio che si trova nella corrente dell’evoluzione umana.

Dobbiamo rappresentarci che nella corrente del divenire umano c'e
continuamente una propensione alla degenerazione. Non c’e affatto una tendenza

18 Wilhelm Wundt, Sistema di filosofia, (Lipsia 1889), IV Evoluzione storica, 1. Significato generale della storia
36



alla «progressione», soprattutto non nella storia. C'€ una continua tendenza alla
degenerazione [frecce a lato, verso il basso]. E solo perché questa tendenza a
degenerare viene continuamente contrastata da cio che chiamiamo educazione,
insegnamento, conoscenza e cosi via, quello che altrimenti sarebbe trascinato nel
profondo, viene elevato [frecce rosse verso l'alto]. Solo per questo sorge un vero
progresso.

Guardiamo da questo punto di vista che cosa succede nel caso del bambino. I
bambino nasce e si parla di ereditarieta. Si, miei cari amici, perod viene ereditato
solo quello che porterebbe al declino, alla decadenza.

Se il bambino non venisse educato da tutto I'ambiente, dalla scuola e piu tardi
dalla vita, degenererebbe. L'educazione €& in realta preservazione dalla
degenerazione, agisce come risanamento. Listintiva cultura umana considerava tutto
quello che ha a che fare con la conoscenza,l’educazione, il sacerdozio, come un processo
di risanamento. Per le antiche concezioni, il medico non andava affatto separato dal
sacerdote, era la stessa cosa.

Solo il piu recente progresso ha separato tra loro le scienze naturali e la
scienza animico-spirituale nel modo in cui ne abbiamo parlato ieri.

Al medico di formazione scientifico-naturale si lascia da curare tutto quello che,
secondo la visione di Julius Robert Mayer, non ha niente a che fare con quanto &
«effetto collaterale», obiettivi umani e cosi via, bensi ha a che fare solo con qualcosa
come la conversione delle energie del cavallo nel calore dell'animale, degli assi della
carrozza, nel surriscaldamento della strada su cui viaggiano le ruote e cosi via.
Questo lo si lascia al medico del corpo. E persone come Rubner®® a Berlino, che pero
e solo un rappresentante di questo indirizzo, calcolano cio di cui 'uomo ha bisogno
per vivere, piu 0 meno come se I'uomo fosse una specie di stufa pit complicata.

Miei cari amici! Tiriamo le conseguenze etico-sociali di una tale concezione!
Tiriamole in modo da vedere che, se tutto quello che si svolge nella conversione di
energie della natura contiene intenzioni e obiettivi degli uomini solo come un
effetto secondario, allora viene data la possibilita di pensare che il mondo possa
esistere anche senza intenzioni e obiettivi dell'uomo. E, in fin dei conti, opinione
dell'uomo di oggi € che la realta consista nel fisico e che il resto siano solo effetti
secondari.

Di fronte ad una concezione simile, coerente sarebbe solo e soltanto rifiutare
strenuamente il cristianesimo come hanno fatto i materialisti a meta del 19° secolo
(ho menzionato alcuni di essi nella conferenza pubblica di Basilea). Questi
materialisti nel 19° secolo sono arrivati fino alla conseguenza di una concezione
materialistica del mondo. Essi sono giunti alla conclusione che se il naturalismo €&
corretto, non resta nient’altro che trovare ridicolo fare una differenza tra |l

' Max Rubner, fisiologo igienista, noto per la sua “Teoria della velocita di vivere” che afferma che un metabolismo
lento aumenta la longevita di un animale. Il principio si basa sulla logica che quanto pill una macchina lavora, tanto
prima si usura.

37



delinquente e «l'uomo buono», perché ovviamente nel delinquente |'energia
impiegata si trasforma in calore come nell'uvomo buono.

Le domande che oggi guizzano per il mondo sono in fondo questioni di onesta,
coraggio, coerenza. In un‘epoca in cui non si ha una tale onesta riguardo alle cose
esteriori della vita non c’@e da meravigliarsi che, riguardo a questa questione
cardinale, non ci sia onesta.

E cosi avviene che l'umanita odierna parli ancora del Cristo senza sapere
minimamente che questo Cristo va distinto da un Dio universale che sta a
fondamento di tutta la natura. Se la rappresentazione-Cristo sfuma in una
rappresentazione generica del divino, allora € un retrocedere dell'umanita a prima del
Mistero del Golgota. Per cogliere il cristianesimo € necessario prendere sul serio
questo principio della degenerazione e che, a questa tendenza alla degenerazione,
venga contrapposta la necessita di lavorare partendo da qualcosa di completamente
diverso da quello che ne porta in sé il germe.

L'umanita di oggi deve comprendere che nel momento in cui la Terra & andata
incontro al Mistero del Golgota - la Terra con l'umanita, naturalmente - si &
svolto un quid all'interno degli eventi della Terra che non ha rappresentato solo
qualcosa di razionale nell'interiorita dell'uomo, bensi ha costituito qualcosa di
reale in tutta la vita della Terra.

Se c'e la volonta di capirlo, & necessario studiare la natura e lo spirito in un modo
molto piu profondo rispetto a quel che si trova nella disposizione dell'umanita di
oggi. E per capirci vorrei portare I'attenzione su qualcosa che viveva nella coscienza
dell'umanita fino all'ottavo secolo prima di Cristo. Fino ad allora 'uomo non si
sentiva come si sente oggi, come un essere isolato, incapsulato in se stesso. Oggi
I'uomo si avverte solo come un essere che € confinato entro i limiti della sua pelle.

Fino al settimo o ottavo secolo precristiano I'uomo si sentiva come un membro
di tutto [l'universo. Si sentiva posto allinterno di tutto quanto accade
nell'universo. La cosa appare all'uomo di oggi quasi grottesca. Perd era cosi.
L'uomo di quei tempi antichi non sentiva, come l'uomo di oggi, la sua testa
strettamente incassata entro la calotta cranica, bensi avvertiva che cid che vive
nella sua testa continua fuori, nel mondo, ed & parte di tutto il cielo stellato.

L'essere umano sentiva — sembra strano all'uomo di oggi - la sfera delle stelle
[v. disegno alla lavagna, pag. 61, in alto cerchio blu e stelle gialle], e poi sentiva
la sua testa. Ma questa testa egli la sentiva in modo che essa ha un nesso
vivente con le stelle. Per cui egli si diceva: quando il cielo notturno si inarca su
di me, in realta sono io che vivo nella comunicazione vivente della mia testa
con le stelle.

Egli si diceva: quando seguo il corso del tempo allorché, dopo la notte, appare il
giorno e le stelle che sono sorte da un versante sono tramontate dall’altro, il Sole
prende il posto delle stelle. Nel mio capo non agisce piu la configurazione del cielo
stellato, bensi, al suo posto si presenta il Sole, e i miei occhi sono collegati al Sole.

38



Quando l'uvomo sentiva che durante il giorno, mentre &€ impegnato sulla Terra, i suoi
occhi sono collegati al Sole, e lo sentiva in modo vivente, si diceva:

Come ora c'e un’esistenza terrestre e i miei occhi sono ricolti al Sole, cosi,
nell’'esistenza che ha preceduto la Terra (noi la chiamiamo stato lunare), tutta la
mia testa era una specie di occhio. Solo che questo occhio non vedeva gli oggetti
come oggi, in modo duplice e facendo una sintesi, bensi vedeva al di I3,
nell’'universo, e in me, nel mio cervello c’erano come tanti piccoli occhi quante
sono le stelle. Da questi piccoli occhi deriva quello che ora vive nel mio cervello. I
miei due occhi, che sono orientati al Sole come un tempo il mio cervello era
orientato al cielo stellato, sono solo un prodotto successivo. Il mio cervello ¢ il
prodotto di uno sviluppo successivo di quell’occhio o, in realta, di cosi tanti occhi
parziali, come la fuori, di notte, ci sono dei «soli» rilucenti. Da quegli «occhi» &
nato il mio cervello. E cid che adesso, nell’esistenza terrena, € il mio occhio, per
mezzo del quale sono in comunicazione con tutto quanto vive nel mio ambiente
terrestre, piu tardi sara un organo interno - come il mio cervello ora € diventato un
organo interno —, quando la Terra un giorno sara seguita da un pianeta futuro (noi
lo chiamiamo stato di Giove). Quello che ora si trova alla mia superficie entrera nel
mio interno. L'uomo avra allora un altro aspetto. Quello che ora egli ha come
elemento che lo mette in comunicazione con I'ambiente esterno sara in futuro un
organo interno.

Cosi sentiva istintivamente un’‘umanita antica. Sentiva: la luce penetra nel mio
occhio sensibile, ma nel mio cervello io custodisco la luce dei tempi antichi. Essa
ora agisce in me come pensieri. Il cervello era un organo di percezione quando la
Terra non c’era ancora, quando era ancora un altro pianeta. E la mia percezione
sensibile di oggi sara il pensiero del futuro.

Tutto questo lo si sentiva nei tempi remoti come una saggezza che - come
diciamo oggi - veniva avvertita istintivamente. Gli antichi, pero, il termine
«istintivamente» non I'hanno impiegato irragionevolmente come I'umanita di oggi,
bensi hanno affermato: questa e la saggezza che gli dei ci hanno portato sulla Terra
dal cielo. Di quanto si € loro dischiuso sul passato, il presente, il futuro, hanno detto:
questo ce I'hanno portato gli «immortali».

E I'hanno rappresentato con l'immagine di Iside. E che cosa ci dice I'immagine
di Iside? Essa dice: «Io sono il tutto. Io sono il passato, il presente e il futuro.
Nessun mortale ha ancora sollevato il mio velo».

L'interpretazione che da l'umanita moderna & un’interpretazione singolare.
L'umanita di oggi, infatti, pensa solo materialisticamente questa frase che dice
«nessun mortale». Con questa frase essa non pensa: «Io sono il passato, il
presente il futuro. Il mio velo, nessun mortale I'ha ancora sollevato»; pensa
invece: Io sono il passato, il presente e il futuro. Il mio velo non I’'ha sollevato

39



\

ancora nessun uomo. E cosi che pensa I'umanita moderna. Non pensa che é&
immortale, e che questa frase «Il mio velo non I'ha sollevato nessun mortale» non
e da prendere come una cosa definitiva. Novalis I'ha detto, infatti: bene, allora per
sollevare il velo di Iside, dobbiamo diventare immortali!**

Pensiamo solo quale non-pensiero abbia prodotto quest'umanita moderna
materialista! Ma le va anche bene, perché pensando: «Io sono il passato, il presente
il futuro. Il mio velo, nessun uomo I'ha ancora sollevato», si risparmia il compito di
sollevare il velo. E i filosofi possono tramandare che l'uomo ha dei limiti nella
conoscenza. In verita questi filosofi intendono che I'uomo € troppo pigro per fare un
cammino di conoscenza, ma non volendo dichiararlo affermano: I'uomo ha dei limiti
alla conoscenza.

Nella nostra epoca, che vuole essere libera dall’autorita, si accettano queste

cose per autorita. Esse non andranno prese cosi in futuro, se 'umanita non vuole
decadere.
Non bisogna ignorare che il diritto di chiamarsi cristiano non ce I'ha nessuno che
creda solo in un progresso generale; nessuno che non abbia chiaro che se dal
tempo del Mistero del Golgota la Terra fosse abbandonata a se stessa finirebbe col
degenerare. Percid € necessario contrapporre alla decadenza qualcosa che non
possiamo attingere dalla Terra, non possiamo prenderlo da cido che viene dalla
Terra; non possiamo attingerlo dal Dio Padre, ma dal Dio Figlio, per inocularlo in
quello che € lo sviluppo continuo dell’'umanita.

Non voler riconoscere che I'universo € da porre in relazione con |'evento-Cristo &
un distogliere I'umanita da quello che € il suo compito. Pensiamo solo a che cosa
significhi il fatto che le confessioni cattolica ed evangelica inveiscono contro
I'accostamento che fa la scienza dello spirito tra il pensiero-Cristo e il pensiero-
cosmo; e che continuano ad opporsi dicendo che questa scienza dello spirito non
ha nessuna idea del fatto che il Cristo va concepito come qualcosa di etico, come
qualcosa che si introduce nell’'ordine morale del mondo.

Certo, se si ha l'ordinamento morale del mondo solo come un effetto collaterale
della trasformazione delle forze di natura, allora anche il pensiero-Cristo, all'interno
di questo ordinamento morale, rappresenta solo un effetto secondario
dell'ordinamento della natura.

La saggezza istintiva dell'umanita un tempo ha richiamato I'attenzione su
questo: il cervello umano ha un nesso con la sfera delle stelle, I'occhio umano &
collegato alla sfera del Sole. Se torniamo indietro ai tempi remoti, quando si
aveva ancora una conoscenza qualitativa degli aspetti astronomici e di quelli
terrestri, elementari, vediamo che la luce € stata posta in relazione con cio che
circonda la nostra Terra, l'aria. Gli antichi, nella loro istintiva saggezza, non
potevano immaginarsi la luce senza l'aria.

20 Novalis, I discepoli di Sais, 1. 11 discepolo
40



I moderni, invece, separano dall'aria quello che nella loro conoscenza astratta
interpretano come «luce». La descrivono come movimento ondulatorio
dell’«etere»; la descrivono in una maniera strana. Separano la luce dall’aria e non
possono combinarla con essa se non considerando l‘aria, al massimo, come un
mezzo attraverso il quale passa la luce.

Ma € molto strano quanto poco le persone riflettano su cio che viene loro detto.
Qui c’e la Terra, qui uno spazio infinito e qui le stelle [v. disegno alla lavagna, pag.
61]. Tra queste stelle ce ne sono alcune la cui luce necessita di milioni di anni luce
per arrivare fino alla Terra. Adesso arriva la notte. Questa € una stella, e per
arrivare fino alla Terra la luce ha bisogno di un tempo piu breve; questa € un‘altra
stella e la sua luce necessita di un tempo piu lungo (due linee di diversa lunghezza
dalle stelle fino alla Terra).

Domandiamoci: che cosa abbiamo nei raggi della luce? Quando guardiamo fuori,
nella direzione del raggio di luce, non abbiamo affatto la stella. Il raggio di luce, che
in base a questa teoria arriva al nostro occhio, giunge da qualcosa che risale
indietro a milioni di anni. Pud darsi che sia andato distrutto gia da lungo tempo,
eppure la sua luce arriva ancora qua! Di quello che c’€ la fuori nel cosmo non si
dovrebbe parlare affatto. Si dovrebbe solo dire veramente che qui giungono dei
canali di luce [v. disegno, in alto a sinistra] che rimandano a stelle forse ancora
esistenti, ma forse anche ad alcune che non ci sono piu.

Noi dobbiamo prendere dimestichezza col fatto che i fenomeni della luce ci si
presentano come fenomeni atmosferici. Anche se la luce passa attraverso uno
spazio in apparenza privo di aria, per noi non si presenta in uno spazio senza
atmosfera, ma in uno spazio pieno d’‘aria, perché noi possiamo esistere solo li. E
cosi per noi luce ed aria convivono. Con cio, facendo convivere luce ed aria,
giungiamo piu profondamente nella costituzione dell'uomo, andiamo un po’ piu a
fondo. Dalla testa umana e dall’occhio arriviamo al naso.

Il naso - e la filosofia orientale ne aveva una buona conoscenza - & cio
attraverso cui inspiriamo ed espiriamo l'aria. L'occhio € I'organo di ricezione della
luce. Occhio e naso si dividono, e il naso si adatta all’aria. E tutto quello che si
conforma all’aria si prolunga fuori nel mondo dei pianeti. Il Sole compie il primo
passo agendo sul nostro occhio, ma gli altri pianeti agiscono su tutta la nostra
restante costituzione. Scendiamo cosi dal mondo delle stelle nel mondo del Sole e
dei pianeti. Siamo arrivati a come nell'uomo sia culminata la costruzione del suo
occhio e del suo naso.

Poi scendiamo dai pianeti fin sulla Terra: dal naso andiamo alla bocca, all'organo
del gusto. Attraverso l'organo del gusto assumiamo le sostanze della Terra; con la
bocca, dal mondo planetario, entriamo nel mondo terreno.

E abbiamo il restante uomo come un’appendice: la testa come un’appendice degli
occhi; il torace come un’appendice del naso: tutto il restante organismo, l'insieme
degli arti e del sistema metabolico, come un’‘appendice dell'organo del gusto.
Abbiamo l'uomo attinente al mondo delle stelle, al mondo del Sole e dei pianeti, e

41



alla Terra, se lo concepiamo nella sua totalita [v. disegno alla lavagna, pag. 61].
Abbiamo I'uomo posto al centro di tutto l'universo.

Nella testa umana, in quanto portatrice del cervello, vediamo - interiormente,
non in modo esteriore attraverso l'anatomia fisica, ma per mezzo della visione
interiore — una diretta immagine del mondo delle stelle. In tutto quello che dal naso
si prolunga al polmone e cosi via vediamo un‘immagine del sistema planetario con
il Sole. Quando poi prendiamo in esame la bocca con il resto dell’essere umano,
vediamo cio che dell'uomo € legato alla Terra, cosi come I'animale € legato alla
Terra.

Solo in questo modo arriviamo al parallelismo tra I'uomo e il resto del mondo.
Abbiamo formato I'uomo partendo dal mondo. Dovremmo comprenderlo cosi
anche nei dettagli.

Osserviamo la circolazione del sangue. Il sangue trasformato dall’aria esterna va
nell’atrio sinistro del cuore, da qui va nel ventricolo sinistro; da qui deviando
attraverso l'arteria principale, I'aorta, entra nel restante organismo. Il sangue va
dal polmone al cuore e da qui nel resto del corpo, con una deviazione verso il capo
[v. disegno, pag. 61 a destra].

Poi, pero, il sangue che passa attraverso I'organismo assume il nutrimento. Nella
nutrizione € incluso tutto quello che dipende della Terra. L'apparato digestivo e
inserito nella circolazione sanguigna, e di natura terrestre. Quello che viene immesso
con la respirazione, apportando nella circolazione sanguigna l'ossigeno, € di natura
planetaria. E poi, in alto, abbiamo aggiunto quella circolazione sanguigna che va
nella nostra testa e che riguarda tutto quello che ¢ il nostro capo.

Come la circolazione polmonare con l'assunzione di ossigeno e |'emissione di
anidride carbonica € assegnata all’elemento planetario, come cid0 che attraverso
I'apparato digestivo viene immesso nel sangue € assegnato alla Terra, cosi tutto cio
che devia verso l'alto con la piccola circolazione € di pertinenza del mondo delle
stelle. Defluisce dall’aorta e scorre di nuovo indietro, si riunisce con il sangue che
ritorna dal resto dell'organismo. Cid che torna indietro da sopra confluisce con
quanto viene da sotto, e insieme la corrente ritorna al cuore.

Cio che dirama verso l'alto dice a tutta la restante circolazione: io non partecipo
né al processo dell'ossigeno, né al processo digestivo, bensi mi separo, mi
arrovescio al disopra. Questo € cid che si rapporta col mondo delle stelle.

Come per il sistema sanguigno, si puo ricorrere a questi nessi anche per il
sistema dei nervi.

Non si pud avere una visione dell’'essere umano se si crede che basti prendere
I'uomo come lo si ha sensibilmente davanti a sé e lo si esamina. Li, all'interno della
scatola cranica, si trova quella massa che descrive la nostra anatomia fisica. Quello
che descrive la nostra anatomia fisica € un nulla, perché in realta si tratta di una
confluenza delle forze del cielo stellato.

Quando descriviamo il cervello fisico di per sé, & come se descrivessimo una rosa di
per sé. Non ha senso descrivere una rosa a se stante, perché non € una realta di per
42



sé, non la si pud pensare separata dal roseto. Viene meno se la si recide dal roseto.
Essa non e niente una volta strappata dal roseto. E cosi anche il cervello umano
non & niente una volta separato dal cielo stellato.

Ma ora richiamiamo alla memoria che cos’e il Sole. Ho sempre sottolineato che i
fisici resterebbero sbalorditi se potessero munirsi di un pallone aerostatico, come
auspicano di fare, e viaggiassero verso il Sole nella convinzione di trovare un palla
di gas incandescente.

Non la troverebbero; troverebbero invece una sfera che risucchia, un qualcosa
che vuole assorbire in sé tutto il possibile, uno spazio vuoto, e ancor meno di uno
spazio vuoto: materia negativa. All'interno dell’orbita del Sole non c’e niente che
sia paragonabile alla nostra materia. Non & solo vuoto, € meno che vuoto, non
c’entra con la restante materia.

Si tratta di smettere di speculare fuori dalla realta sulle cose del mondo, e di
colmarci dello spirito di realta. Poco tempo fa ho citato una piccola parte della
teoria della relativita. Vi ricordate della cassa che ho presentato, la cassa di
Einstein, attraverso la quale dovrebbe venir superata la gravitazione.

Una cosa € cio che Einstein ha sostenuto dicendo che I'espansione di un corpo
e qualcosa di relativo e che dipende dalla velocita del movimento. Ma i seguaci di
Einstein, queste persone che hanno impregnato tutta un’epoca con la teoria della
relativita, parlano dell’'uomo secondo la teoria di Einstein in questo modo: quando
I'uomo si muove con una certa velocita attraverso lo spazio dell’'universo, non ha
piu lo spessore dal davanti al dietro che ha normalmente, bensi, se si muove con
la velocita necessaria, diventa sottile come un foglio di carta! Questo € qualcosa
di cui si parla in tutta serieta. Un tale indugiare in pensieri lontani dalla realta &
quello che gia oggi fa la «scienza».

E questo e il polo opposto, miei cari amici, di cid che dall'altro lato € la
confessione religiosa. Il medico viene indirizzato alla mera fisicita, il sacerdote al
mero elemento dell'anima; lo spirituale € stato abolito e il sacerdote viene
indirizzato al semplice animico.

Ma se si va avanti cosi, allora tutto quello che si trova al di fuori del fisico € solo
effetto collaterale, miei cari amici! Cavalli e carrozze sono reali per i sensi fisici, le
energie impiegate dal cavallo si trasformano nel calore del cavallo e degli assi della
carrozza, nel riscaldamento dei solchi della strada. Il resto & la quinta ruota del
carro, ma non si pud nemmeno dire che lo sia, perché € meno di una quinta ruota,
e un semplice effetto collaterale che non c’entra con la realta.

E mentre il medico si occupa solo della trasformazione delle energie, il sacerdote
si occupa dell'effetto collaterale. L'insegnante poi, anche lui — non lo si puod
nemmeno dire — € la quinta ruota del carro all'interno della moderna concezione del
mondo, perché, chi egli educa alla fin fine, se il tutto e solo un effetto collaterale?

E gia cosi: quando i medici come Julius Robert Mayer fanno della filosofia, diventa

fisica, e quando i paladini della sostanza dell'anima, o cos’altro, fanno della

filosofia, nascono concetti astratti. E le due correnti stanno I'una rispetto all’altra da
43



estranee, come i medici materialisti e i parroci che predicano dalla meta del 19°
secolo. Questi non si sono veramente capiti € nemmeno rispettati, bensi si sono
combattuti politicamente. Ora e sorta un’epoca in cui si € meno leali, meno
coerenti, e quest’epoca va con tutta serieta superata. Ma, miei cari amici, questo
bisogna che avvenga sul serio.

Perché, guardate?', in una direzione che e secondo il gusto dell'umanita
contemporanea, gli altri combattono la scienza dello spirito, ma si rifiutano di
combattere impiegando lo spirito. Non voglio annoiarvi con un arzigogolo che ora
sembra un bisticcio, ma, in aggancio a queste considerazioni, forse devo per lo
meno dare un’idea del livello.

Nel piu recente Katholischen Sonntagsblatt (Il Bollettino domenicale
Cattolico) trovate - e certamente € una gran stupidaggine, per cui se ne puo a
malapena parlare -, ebbene, tra le cose che vengono poste come prove,
trovate anche che la scienza dello spirito non & originale, che questo o
quell’altro si puo trovare anche nel Bramanesimo, nelle Upanishad e cosi via,
che la scienza dello spirito non & niente di nuovo. Li, le persone vengono
ingannate con una certa tecnica; si fa credere loro che la nuova scienza dello
spirito, come noi la portiamo avanti, non sia nient’altro che una raccolta di
citazioni gia note.

Per di piu, chi scrive tutto questo dimostra di essere anche un tipo scaltro in
un modo fuori dal comune. Perché, vedete, egli deve ovviamente conoscere
bene le cose che vuole portare a riprova del fatto che la scienza dello spirito si
rifa ad esse. Io non so se egli abbia anche familiarizzato con i dettagli in base ai
quali afferma che la scienza dello spirito pubblica cose non originali, o se lui,
come cattolico, scopiazzi dal pastore evangelico Traub. Ma anche in questo caso
non ha davanti a sé il libro da cui copia. Sembra proprio che, quando ha scritto
I'articolo, il libro non lo avesse davanti a sé, bensi avesse nella sua testa ancora
qualcosa di quello che il pastore Traub scrive sul buddismo e Nagasena, sui
misteri eqgizi di Iside e cosi via. Oppure I'ha letto altrove e accusa I'antroposofia
di servirsi di queste cose.

Ma, tra l'altro, ha letto anche qualcos’altro. Infatti dice: questa antroposofia
non € originale perché e influenzata da tutte le fonti possibili. Egli scrive: «In
essa rientrano: dall'India il Buddismo (Buddha); rappresentante: Nagasena
riguardo al buddismo, le Upanishad del Bramanesimo, la Cronaca dell’Akaska
(sic!) che contiene tutta la saggezza teosofica...»??. La cronaca dell’Akasha,
anche questo € un libro da cui I'antroposofia scopiazza, miei cari amici!

Quindi vedete, quest’'uomo ha modo di dire ai suoi lettori: «Qui, in biblioteca - e
posso precisarlo — ho i libri. Basta solo che veniate da me e vi mostro i libri da cui

?! La frase che segue fino al settimo paragrafo: «Sono davvero dei pachidermi» a pag. 91, non & presente nella GA 201.
Ci sono solo le due frasi riportanti: «Nostro compito ¢ combattere non solo la mala intenzione, bensi, sul piatto della
bilancia, hanno un peso anche tutte le possibili opinioni dettate dalla stupiditd e dall’ignoranza. Si, le cose stanno cosi.»
22 Citata cosi, in modo erroneo

44



ha preso la saggezza di Dornach. Qui avete «il buddismo (Buddha), il rappresentante:
Nagasena riguardo al buddismo, le Upanishad per il Bramanesimo, la Cronaca
dell’Akaska ecc. Basta solo che veniate alla mia biblioteca, e posso mostrarvi quanto
sia non originale quest’antroposofia».?

Miei cari amici! Nostro compito & combattere non solo la mala intenzione, bensi, sul
piatto della bilancia, hanno un peso anche tutte le possibili opinioni dettate dalla
stupidita e dall'ignoranza. Le cose sono fondate cosi come lo sono nella biblioteca dello
«spettatore», come si definisce lui. Il dottor Boos ha posto I'accento sulla prima
sillaba, quindi ha diviso come la gente divide le parole: Geistes-wissenschaft (scienza
dello spirito), Theo-sophie (teosofia), Anthropo-sophie (antroposofia) e cosi ha anche
preso in esame la parola Speck-tator (spettatore): che tipo di speck (pancetta) e,
viene scritto qui!

Miei cari amici! Di cid non si pud proprio discutere seriamente, perché, voglio dire:
persone che indirizzano alla cronaca dell’Akasha nella loro biblioteca e con cid vogliono
scardinare Dornach, sono persone di cui, anche con una certa perizia, si puo dire
I'espressione: muta della pelle. «Muta della pelle» € una specie di antica parola
sacerdotale. Si e parlato di un’evoluzione che si svolge come la muta del serpente:
quello che c’e da superare, viene sempre buttato via. Ma questo nuovo sacerdozio di
tale categoria di persone, che ha la cronaca dell’Akasha nella propria biblioteca,
impiega la parola «muta della pelle» solo come un insulto. Io credo, miei cari amici,
che queste persone non capiscano niente della muta della pelle nel senso giusto.
Questo mostra anche come sia difficile combattere contro di loro. Non capiscono
niente della muta della pelle, non hanno mai cambiato pelle e sono diventati dei
pachidermi, perché hanno sempre solo posto una pelle sull'altra. Sono davvero dei
pachidermi.

Vogliamo continuare a parlarne domani. Alle cinque ci sara la rappresentazione di
euritmia, alle otto di nuovo la conferenza. Poi mi permetto di sottolineare ancora che,
in base a un certa motivazione personale, a Pentecoste parlero nelle tre conferenze di
sabato, domenica e lunedi sulla filosofia di Tommaso d’Aquino **, sabato
sull’agostinismo, domenica sul tomismo come tale, sull’'essenza del tomismo, e |l
lunedi di Pentecoste sul tomismo e il presente.

Non so se poi i nostri avversari cominceranno anche a contestarci il diritto di parlare
sul tomismo. Da quale angolo il vento ci venga incontro, staremo a vedere. Ma, forse,
la cosa migliore € proprio contrapporre una trattazione seria del tomismo alla
contestazione che viene da quell’angolo. Voi sapete che, con una enciclica di Leone
XIII, il tomismo & stato dichiarato la filosofia ufficiale del cattolicesimo; io non so se
quello che verra presentato come tomismo sara qualificato come una propaganda
illegittima che viene da Dornach. Vedremo un po’ cosa ne sara.

¥ Maximilian Kully, pastore svizzero cattolico ad Arlesheim dal 1913 al 1936. Il segreto del tempio di Dornach
(Basilea, 1920)
* Rudolf Steiner, Tre conferenze pubbliche tenute a Dornach dal 22 al 24 maggio 1920, in cui Steiner parla dei nuovi fini dei
“pachidermi” (anche in O.O. 74)

45



Quinta conferenza

IL CAVALIERE ARTU E L’'UOMO PARSIVAL

Il pensare annienta la mente e 'amore crea mondi

Dornach, 16 Maggio 1920

Miei cari amicil

Se vogliamo capire la posizione dell'uomo entro tutto l'universo, dobbiamo
considerare non solo I'aspetto spaziale, ma anche quello temporale.

Chi indaga I'evoluzione dell'umanita trovera che € una peculiarita della visione
del mondo orientale porre in primo piano l'aspetto spaziale; non & detto che il
fattore temporale resti trascurato, perd quello spaziale € in primo piano. Ed € una
peculiarita della visione del mondo occidentale dar peso, invece, al fattore
temporale.

Lo sguardo sull’aspetto temporale nell’evoluzione dell'umanita e anche
dell'universo & proprio quello che, sopra ogni cosa, bisogna tenere in
considerazione per una giusta comprensione della forza-Cristo. Ma allora, se
vogliamo rettamente riconoscere la forza-Cristo in tutto il suo significato all'interno
dell’evoluzione dell'umanita e della Terra, dobbiamo anche assegnare all'uomo
stesso la sua giusta posizione in tutto I'universo.

Questo oggi viene impedito, come abbiamo gia piu volte sottolineato, dalla fede
generale nella legge della conservazione dell'energia e della materia. E
soprattutto questa legge che vuole collocare I'uomo in quest’universo cosi che egli
vi abbia posto solo come un prodotto della natura.

Ci sono addirittura gia stati dei tentativi per cercare di capire come avvenga la
trasformazione in energie attraverso la combustione di cid che I'uomo assume
come nutrimento; come si produca in lui il calore della combustione e delle altre
forze quale energia trasformata del cibo.

Tali esperimenti, nel periodo piu recente, sono gia stati fatti con gli studenti.
Assomigliano al pensiero che si sarebbe presentato cosi: si vede un edificio e si viene
a sapere che si tratta di una banca; si cerca con qualche calcolo di contare tutti i soldi
che vengono portati in questa banca e poi i soldi che vengono ritirati; si riscontra che
sono gli stessi e si tira questa conclusione: i soldi allinterno della banca si sono
«trasformati», oppure restano sempre gli stessi; e non ci sono bancari, non ci sono
persone in questa banca.

E pill 0 meno cosi la logica di quel ragionamento. Solo che non si ha il coraggio
di esaminare per una volta la profondita del pensiero che si trova alla base di
questo principio moderno. Si ricaverebbe qualcosa se quello che &€ comparso nella
scienza di oggi fosse verificato in base alla sua logica e al suo carattere di realta.

46



Il fatto & che con tutte queste operazioni di pensiero non adeguate alla realta e
illogiche, 'uomo del tempo moderno viene posto in un dilemma su cui abbiamo
portato |'attenzione in questi giorni: da un lato ci sono gli ideali che sono un
«effetto collaterale» e dall’altro c’e I'evento di natura e non si trova il ponte tra
I'uno l'altro.

Al massimo, nel campo della filosofia di chiacchieroni decadenti come Eucken

(Rudolf Eucken) o Bergson (Henri Bergson), su quanto accade in natura si cerca di
parlare lusingando quelle persone che hanno un pensare un poco primitivo o che
non vogliono entrare in qualcosa di concreto e si contentano di chiacchiere quali
I'eukenismo o il bergsonismo.
Si tratta di chiedersi: che cosa porta 'uomo in sé da tutto l'insieme dell’'universo?
Che cosa porta in sé l'uomo dal fatto di potersi muovere col suo Sé come un
membro dell’'universo, e dal fatto di poter essere attivo cosi da vedere che quello che
sorge nell’'universo & cosa sua?

Tutte le altre cose dell’'universo, tutte le altre essenzialita — se posso creare
questa parola —, sono meno facili da capire quando solo si prescinda da tutti i
preconcetti della nuova scienza. Sto parlando del calore.

Si dira che anche il mondo animale e, fino ad un certo grado, anche il mondo
vegetale ha un calore proprio. Ma il modo in cui gli animali superiori e 'uomo hanno
calore proprio si puo differenziare dagli altri tipi di calore proprio che si sviluppano. In
ogni caso €& necessario esaminare un po’ cid che noi chiamiamo calore proprio
nell'uomo. Oggi voglio prescindere completamente dal mondo animale, anche se cio
che dico non ¢ in contraddizione con i fatti che si trovano allinterno di esso, ma oggi
porterebbe troppo lontano ampliare la trattazione anche al mondo animale.

In cid che l'uomo ha come calore proprio & presente qualcosa che per ogni
individuo si isola da tutto il restante calore universale, come una specie di
organismo di calore. In questo l'uomo ha il suo elemento corporeo piu profondo, il
suo ambito di attivita corporeo piu intimo. Solo che non ci si rende conto, perché
sfugge alla coscienza ordinaria il modo in cui I'elemento animico-spirituale che vive
nell’'essere umano trovi la sua diretta continuazione in un effetto esercitato sul
calore presente in lui.

Volendo parlare della corporeita dell'uomo dovremmo per prima cosa parlare di un
«corpo di calore». Dovremmo dirci: quando un uomo sta davanti a te, hai di fronte
uno spazio di calore incapsulato che ha una temperatura maggiore rispetto
all'ambiente. In questa temperatura piu alta vive ci0 che e animico-spirituale
nell'uomo, e questa realta animico-spirituale si trasferisce a tutti gli organi restanti
lungo la via che passa attraverso il calore. E cosi che origina anche la volonta.

La volonta origina dal fatto che dapprima c’€ un’azione sul calore presente
nell'uomo e che da quest’azione si agisce sull’organismo aereo; da li sull’'organismo
liquido e solo da qui sull'organizzazione umana solido-minerale. Quindi bisogna
rappresentarsi I'organizzazione umana cosi: prima si agisce sul calore interno, poi

47



attraverso il calore sull’aria, da qui sullorganismo liquido, cioe sui liquidi
dell’'organismo, e da qui sull’'organismo solido.

Abbiamo gia sottolineato che l'uomo consiste solo in minima parte di un
organismo solido, per piu del 75% € un corpo liquido. Il fatto che noi viviamo e
intessiamo nel nostro calore fa parte di quegli aspetti fisiologici da osservare con
rigore.

Non dobbiamo considerare cid che € uno spazio di calore conchiuso come se
fosse solo un campo di calore con una temperatura piu alta rispetto all'ambiente;
piuttosto, dobbiamo concepirlo cosi che all'interno vi sono parti differenziate piu
calde e piu fredde.

Come fegato, polmoni ecc. sono differenziati in noi, cosi il nostro organismo di
calore & differenziato, e lo € in modo tale che la sua differenziazione interna
continua a cambiare. Quest’organismo di calore & in una differenziazione in
movimento.

E in questo organizzarsi interno del calore consiste cid che, all'inizio, si
accompagna all’attivita animico-spirituale.

Oggi i filosofi dicono che l'effetto dell’elemento animico sul corporeo non si puo
vedere, perché essi si rappresentano un braccio come una rigida leva meccanica.
Ovviamente, non si pud capire come su una tale rigida leva meccanica debba
trasferirsi l'attivita della realta dell'anima, che ci si rappresenta la piu astratta
possibile. Noi dobbiamo rivolgere la nostra attenzione sui passaggi. Qui troviamo
cio che all'inizio partendo da tutto I'universo, nell'uomo € organizzato come calore.

Quando studiamo la realta del pensare nell'uomo, si tratta di capire come il
pensare che avviene nella nostra testa abbia fortemente a che fare con questo
operare interno nei rapporti di calore. Questo & detto un po’ approssimativamente,
ma solo poco per volta si pud sostituire I'esattezza all'imprecisione. Dobbiamo
tentare di arrivare ad un‘immagine compiuta poco per volta. Percido dapprima voglio
darne una caratterizzazione sommaria.

Quando osserviamo il processo di pensiero nello spazio di calore chiuso, si
mostra che avviene qualcosa come una collaborazione tra l'attivita pensante e
I"attivita di calore. E in che cosa consiste questa collaborazione? Ecco che arriviamo
a qualcosa che vi prego di considerare con precisione.

Se prendiamo tutto il restante essere umano, e poi la sua testa, possiamo
naturalmente seqguire il metabolismo da tutto il restante essere umano fin in alto alla
testa. Il fatto che la testa abbia a che fare col pensare lo avvertiamo come
un’esperienza diretta. Ma che cosa avviene |i, in realta? Vorrei portare a quello che in
realta avviene arrivando pian piano allimmagine corrispondente.

Supponiamo di avere un liquido e di portarlo ad ebollizione. Esso evapora e
trapassa in una sostanza di maggiore finezza. Questo passaggio avviene ancora piu
intensamente attraverso il pensare umano. Il pensare agisce In tutto quello che si
svolge nel capo umano in termini di metabolismo in modo che la materia precipita,

48



per cosi dire precipita come residuo sul fondo, viene espulsa e resta indietro solo la
pura immagine.

Voglio usare ancora un‘altra immagine per capirci. Immaginiamo di avere un
recipiente. In questo recipiente abbiamo una soluzione. Portiamo la soluzione a
raffreddamento, il che & anche un processo di calore. Sotto si raccoglie un
precipitato e sopra si ottiene un liquido piu raffinato. Ed & cosi anche qui nel capo
umano. [disegno alla lavagna, pag. 62 tutto a destra]. Solo che qui sopra non si
raduna niente di materiale, bensi si raccolgono pure immagini e l'elemento di
materia viene espulso. Questa e lattivita del capo umano: si raccolgono pure
immagini e cio che € materiale viene espulso.

E effettivamente cosi: questo processo si compie in tutto quello che noi possiamo
denominare il passaggio dell'uomo al puro pensare. Li, tutta la realta materiale che
aveva preso parte alla vita umana interiore in certo qual modo ripiomba
nell'organismo e restano soltanto le immagini. E veramente cosi che quando ci
eleviamo al puro pensare viviamo in immagini. La nostra anima vive in immagini e
queste sono cid che resta di tutto cid che c’era prima. Non resta niente di materiale,
restano solo immagini.

Quello che abbiamo esposto ora si pud seguire fin nei pensieri, perché questo
processo avviene solo se i pensieri si convertono in mere immagini. All'inizio i
pensieri vivono incorporati, cioé sono permeati di sostanza. Poi, perd, quali
immagini si separano da questa sostanza.

Se procediamo correttamente in senso scientifico-spirituale possiamo distinguere
bene cid che si ¢ liberato dal processo materiale nella forma di pensieri puri, pensieri
affrancati dalla sensorialita. Questo siamo in grado di distinguerlo da tutti quei
pensieri che erano propri a quella che abbiamo chiamato la saggezza istintiva degli
antichi. Tale saggezza era caratterizzata dal fatto che essi non avevano portato il
processo fino ad una filtrazione dei pensieri in modo che tutto I'elemento materiale
fosse eliminato. Il fatto che tutto I'elemento materiale sia estromesso e solo un
risultato dell’evoluzione umana.

Anche se non si puo constatare per mezzo della fisiologia esterna, € comunque
cosi: l'umanita, prima del Mistero del Golgota, essenzialmente - certo,
«essenzialmente» in senso approssimativo — aveva sempre l'elemento materiale
congiunto ai pensieri. Nell’epoca in cui I'evento del Golgota irruppe nella vita della
Terra, I'umanita, nella sua evoluzione, era gia in grado di isolare interiormente
I'elemento materiale nel processo di pensiero. Il pensare libero dalla materia divenne
possibile proprio allora.

Non prendiamolo come qualcosa di irrilevante! E uno dei fatti pitu significativi
osservabile nella vita terrena che avvenga in questa vita della Terra e che gli
uomini, nel loro progresso, si affranchino dallincorporazione dei pensieri, cioé che
i pensieri si convertano in mere immagini. Cosi che possiamo dire: evoluzione fino
al Mistero del Golgota: nell'uomo vivono immagini avvinte dalla corporeita;

49



evoluzione dopo il Mistero del Golgota: nell'uomo vivono immagini affrancate
dalla materia [v. disegno alla lavagna, pag. 62].

Prima del Mistero del Golgota l'universo agisce sull'uomo in modo che questi
non arriva ad immagini libere dal corpo, libere dalla materia. Dal Mistero del
Golgota in poi l'universo si tira indietro e 'uomo viene posto in un‘esistenza che
consta solo di immagini.

Cio che prima del Mistero del Golgota I'uomo ha sentito come suo legame con
il mondo, egli I'ha riferito anche all’'universo. Egli ha posto la vita umana sulla
Terra in relazione al cielo. Possiamo osservarlo con grande precisione.
Nell’antichita ebraica era presente una coscienza chiara del fatto che le dodici
tribu di Israele sono la proiezione terrestre della dodici costellazioni dello
Zodiaco e che la suddivisione in dodici del cosmo si esprime nella vita dell'uomo
[v. pag.62 in basso a destra].

Allora la vita umana veniva rappresentata come un risultato della suddivisione
in dodici del cielo, del cerchio zodiacale. L'uomo si sentiva come individuo singolo
in modo tale che il cielo stellato irraggiava in lui; soprattutto in quanto gruppo gli
uomini si sentivano cosi che il cielo stellato irraggiava in loro. Nell’evoluzione
dell’antica cultura ebraica dobbiamo tornare indietro fino al tempo in cui si parla
dei dodici figli di Giacobbe come della proiezione sulla Terra delle dodici regioni del
cielo.

Quello che si produsse allora, nella remota antichita dell’evoluzione ebraica,
come irraggiamento di forze del cielo sul'uomo terrestre, per I'Europa si ebbe in
un momento temporale successivo; sui diversi punti della superficie terrestre
I’evoluzione ha infatti luogo in momenti diversi.

Dobbiamo tornare indietro all’alto medioevo e studiare la saga di Re Artu: la saga
di Re Artu e della sua Tavola rotonda, l'importante saga celtica. Infatti I'Europa
centrale ha sviluppato in un‘epoca successiva quella tappa della cultura che gli
antichi Ebrei avevano gia sviluppato millenni prima. L'Europa centrale si trovo a quel
punto solo al tempo in cui comincia la saga di Artu, la saga della Tavola rotonda
attorno al Re Artu. Ma ora c’e una differenza.

La cultura ebraica si sviluppo fino al punto in cui questi irraggiamenti
provenienti dall’'universo producevano nell'uomo ancora delle immagini annesse
al corpo. Poi giunse il momento in cui il corporeo si ritird dalle immagini. In quel
momento bisognava dare alle immagini una nuova sostanzialita. C’era il pericolo
che I'uomo, in rapporto alla sua vita interiore, passasse del tutto ad un’esistenza
di immagini.

Questo pericolo non fu perd subito riconosciuto dagli uomini. Ancora Cartesio
tentenno, e invece di pronunciare l'affermazione: io penso, dunque non sono;
espresse quello che € l'opposto della verita: io penso, dunque sono; perché quando
viviamo solo nelle immagini, noi hon siamo. E I'indizio migliore del fatto che noi non

50



siamo quando viviamo nei soli pensieri. Il pensiero deve venire riempito in modo
sostanziale.

Affinché I'umanita non continui a vivere in mere immagini, nell’evoluzione
dell’'umanita irruppe I'Entita giunta col Mistero del Golgota, cosi che nella
natura umana vi sia interiormente di nuovo sostanzialita.

Il contatto con la Forza centrale, che da di nuovo realta all'anima umana
divenuta immagine, lo ebbe dapprima l'antica cultura ebraica, ma non venne
prontamente compreso. Nel Medioevo, nella Tavola rotonda dei dodici attorno al
Re Artu, abbiamo l'ultimo baluardo, ma ad esso si fa incontro subito qualcos’altro:
la saga del Parsifal che ai dodici contrappone un uomo, l'uomo singolo che
sviluppa la dodecuplicita muovendo dal proprio centro interiore.

Cosi a questimmagine, che € l'immagine del Graal [v. pag. 62, a destra in
basso: viene scritto all'interno dell’«<immagine del Graal»], viene contrapposta
Iimmagine del Parsifal dove [a sinistra, «Pb»: Parsifal], dal centro, irraggia cio che
I'uomo ora ha in se stesso.

E I'aspirazione di coloro che nel Medioevo volevano comprendere il Parsifal e
che nell'anima umana volevano inflammare quest’anelito parsifalico, ebbene,
I'aspirazione di questi uomini era apportare sostanzialita, realta interiore,
essenzialita in quell’esistenza in immagini che, con la filtrazione, si era
cristallizzata da tutto l'elemento materiale. Mentre la saga del Graal mostra
ancora lirraggiamento da fuori, ad essa viene ora contrapposta la figura
parsifalica che, muovendo dal centro, deve irraggiare nelle immagini cid che
ridona loro realta.

E l'insorgere della saga di Parsifal € proprio I'aspirazione dell'umanita medievale
a trovare la strada al Cristo interiore. E un anelito istintivo di quest'umanita
medievale a comprendere quello che, quale Cristo, vive nell’evoluzione
dell’'umanita.

Quando meditiamo su cio che venne sentito interiormente con la realizzazione di
questa figura del Parsifal, e lo paragoniamo con quello che vive attualmente nelle
confessioni religiose, abbiamo lo slancio giusto per quello che deve avvenire oggi.

Oggqi, infatti, la gente si accontenta dell’involucro della parola «Cristo» e crede
di avere il Cristo, mentre non ce I'hanno nemmeno i teologi che si attengono
all'interpretazione esteriore della parola. Nel Medioevo esisteva ancora una
coscienza diretta del fatto che il rappresentante dell'umanita, il Parsifal,
attraverso un’interiore presa di se stesso, deve lottare per innalzarsi alla figura
del Cristo. Se noi riflettiamo su questo, perd, abbiamo anche, miei cari amici,
un’idea della posizione dell'uomo rispetto all’intero universo.

Ovunque, fuori, nel mondo della natura domina la trasformazione delle forze.
Nell'uomo soltanto, attraverso il puro pensare, la materia viene eliminata. La
materia che, mediante il puro pensare, viene eliminata dall'umano viene
annientata in quanto materia, va in distruzione. L'umano sta all'interno

51



dell'universo in modo da essere quel luogo, nelluomo, in cui viene meno
I'elemento materiale, non c’e piu.

Se teniamo in considerazione questo, dobbiamo rappresentarci cosi tutta
I'esistenza terrestre: qui c’e la Terra, sulla Terra ci sono gli uomini [v. disegno alla
lavagna, pag. 62, al centro in alto], negli uomini entra la materia. Mentre la
materia ovunque si trasforma, nelluomo viene annientata. La Terra materiale
sparira nella misura in cui, attraverso gli uomini, la materia della Terra viene
annientata [v. disegno alla lavagna, pag. 62, Semicerchio in basso: Terra con linee
a raggi bassi]. Quando un giorno tutta la materia della Terra sara passata
attraverso l'organizzazione umana in modo da venirvi usata per pensare, allora la
Terra finira di esistere come pianeta.

E cid che gli uomini avranno conquistato da questa Terra saranno immagini. Ma
gueste immagini, che diventano una nuova realta, contengono una realta nascente,
originaria. E questa realta € quella che scaturisce da quella forza che si € affermata
come forza centrale col Mistero del Golgota [v. disegno alla lavagna, pag. 62, sotto:
«MG» con linea verso destra. Cioe, se guardiamo alla fine della Terra, come si
presenta la cosa?

La fine della Terra sara giunta quando, nel modo appena descritto, l'intera
materia della Terra sara annientata. Di cid che sara avvenuto in seno all’evoluzione
terrestre gli uomini avranno allora delle immagini. Alla fine del tempo terrestre, la
Terra sprofonderebbe nell’'universo se ci fossero mere immagini, senza realta
[Triangolo a destra sotto]. Ma cid che da loro realta ¢ il fatto che nell'umanita ci sia
stato il Mistero del Golgota, che ha dato a queste immagini realta per la vita
successiva [Linee nel triangolo]. Con cio, col Mistero del Golgota si & seminato un
nuovo inizio per la futura esistenza della Terra.

Da tutto cido vediamo che quello che si trova nella nostra evoluzione terrestre non va
visto come se fosse una semplice corrente evolutiva in progressione dove causa ed
effetto si accompagnano sempre I'una all‘altra; bensi, dobbiamo concepire I'evoluzione
della Terra con un’evoluzione terrestre precristiana da cui € scaturito tutto quello che
allora hanno pensato gli uomini. Questo era racchiuso nel Dio Padre, fu trasmesso
alla Terra per mezzo del Dio Padre. Ma il Dio padre aveva stabilito le cose in modo
che cid che Egli aveva creato come evoluzione terrestre fosse rivolto alla parte
morente dell’evoluzione terrestre.

Col Mistero del Golgota comincia un nuovo inizio. Di tutto quello che c’era prima
devono rimanere solo le immagini, in un certo senso solo il dipinto del mondo. Ma
queste immagini devono ottenere una nuova realta attraverso cid che ha
compenetrato I'evoluzione terrestre come Entita col Mistero del Golgota. Questo ¢ il
significato cosmico del Mistero del Golgota.

Questo € ci0 che io intendevo gia anni fa, quando dissi: il cristianesimo non &
afferrato finché la nostra conoscenza non penetra fin nel fisico. Il cristianesimo non &
afferrato se non lo capiamo fin nel fisico, cioé come opera la sostanzialita cristica

52



nell’esistenza del Mondo?®. Il cristianesimo non & compreso finché non diciamo: €&
proprio nell'ambito del calore che si compie nell'uomo una trasformazione tale per cui
attraverso di essa la materia viene annientata; dalla materia scaturisce una mera
esistenza in immagini, ma quest’esistenza in immagini, attraverso |'unione dell’anima
umana con la sostanza-Cristo, diventa nuova realta.

E paragoniamo, miei cari amici, questa confluenza di cid che & animico-spirituale
nell'uomo con cio che e esistenza fisica; paragoniamo tutto questo pensiero con il
misero pensiero scientifico-naturale dell’'epoca moderna, che ci porta solo in un
vicolo cieco, e allora vedremo quale importanza abbia questo pensiero.

Perché questo pensiero ci mostra che tutto quello che & racchiuso nelle leggi di
Julius Robert Mayer dobbiamo rappresentarcelo come cid che scema dall’esistenza
del mondo, si scioglie come ghiaccio, come neve al sole. L'uomo, pero, trattiene le
immagini ed queste immagini possono avere una realta per il futuro per il fatto che
in esse entra una nuova sostanza: la sostanza che ha fatto il suo ingresso col
Mistero del Golgota.

Ma con ci0 viene anche fondato il pensiero della liberta dell'uomo, e viene unito col
pensiero scientifico-naturale. Viene unito al pensiero scientifico-naturale, non
dicendo: conservazione della materia e dell'energia; bensi affermando: alla materia e
all'energia € destinata solo una determinata durata di vita nel tempo. Noi non
prendiamo parte solo all’evolversi dell’'universo materiale, ma anche all’estinguersi di
quest’universo. Noi ora stiamo gia lottando per uscire dalla mera esistenza in
immagini e compenetrarci con I'Entita-Cristo, a cui ci possiamo consacrare solo per
nostra volonta.

L'Entita-Cristo, infatti, € all'interno dell’evoluzione dell'umanita in modo che il
rapporto dellluomo con Lui possa essere solo un rapporto libero. Chi vuole essere
indotto a riconoscere il Cristo non potra trovare il Suo regno, costui puo solo arrivare
al Dio Padre universale il quale, pero, prende parte ancora al nostro mondo solo in
quanto mondo che va scomparendo. Egli ha inviato il Figlio a causa di questo
scomparire del suo mondo.

Bisogna che la visione del mondo spirituale e quella naturale si riuniscano, ma si
riuniscono solo nell'uomo. E si riunificano nell’'uomo solo attraverso un atto libero.

Percid non si puo dire altro che questo: chi vuole dimostrare la liberta si trova nella
posizione antica, pagana. Ogni dimostrazione della liberta fallisce, perché la liberta non
si deve voler dimostrare, ma solo voler esercitare. E la si esercita nella misura in cui si
afferra il carattere del pensare libero dalla sensorialita. Ma questo pensare libero dalla
sensorialita ha bisogno a sua volta di una fusione col mondo che l'uomo trova soltanto
se si unisce con cio che, col Mistero del Golgota, € entrato nell’evoluzione del mondo
quale nuova sostanza.

Quindi, nella corretta comprensione del cristianesimo c’e il ponte tra lI'ordinamento
naturale e I'ordinamento morale del mondo. E pud sembrar strano che proprio i

* Rudolf Steiner, Tre conferenze tenute a Copenaghen dal 6 all’8 giugno 1911

53



sostenitori di moderne confessioni che investono la vita non vogliano una scienza
che si volge al cristianesimo; e che vogliano una scienza materialistica cosi che,
accanto ad essa, una credenza non scientifica possa conseguire una sua legittimita.

A questo proposito, miei cari amici, il materialismo moderno e il cristianesimo
reazionario sono molto affini. Perché il cristianesimo reazionario ha spinto I'umanita
alla concezione che lo spirituale non debba essere compenetrato dalla scienza. La
scienza deve starsene lontana dallo spirituale, starne alla larga, ha il diritto di
occuparsi solo del materiale.

E quindi, da un lato, si trova il difensore di questa o quella confessione, il quale
dice: la scienza si occupa solo di cid che & sensibilmente percepibile, la fede prende
in esame il resto. E dall’altro lato si trova il materialista che dice: la scienza si occupa
soltanto di cio che & sensibilmente percepibile, io ho perso la fede.

La scienza dello spirito non e affine al materialismo; le confessioni moderne
invece — cioe le confessioni antiche che perdurano nella vita moderna - lo sono
molto!

Con cio, miei cari amici, io credo di avere indicato come esista la possibilita nella
scienza dello spirito di compenetrare la concezione morale del mondo con quanto
sappiamo sull'ordinamento naturale e, all'inverso, di compenetrare la scienza
naturale con la concezione morale del mondo. Perché quel fantomatico essere che
oggi figura nella scienza esteriore come «uomo», quell'immagine ingannevole che
considera l'essere umano come su una conformazione del mondo minerale in verita
non esiste nell’'uomo in circolazione.

L'uomo € organizzato nel solido altrettanto come nel liquido ed ugualmente &
organizzato nella forma aerea e soprattutto nel calore. E se ci alziamo fino al calore
troviamo il passaggio nell’animico-spirituale, perché nel calore abbiamo gia il
passaggio dall’elemento spaziale a quello temporale, infatti l'animico sfocia
nell’elemento temporale. Col calore noi andiamo sempre piu dall’elemento spaziale
al temporale e, lungo la strada che abbiamo indicato qui, abbiamo la possibilita di
trovare nel fisico il fattore morale.

Chi ragiona in modo poco lungimirante difficilmente scoprira qual € il nesso del
fattore morale con quello fisico nella natura umana. Si puo infatti andare incontro
alla propria morte da malvagi senza per questo lussarsi le braccia, si puo restare una
persona dall'aspetto normale. Ma non si indaga sullo stato di calore che vi e al
contempo, quello stato di calore che si trasforma in modo molto piu minuzioso di
quanto non si creda e che a sua volta agisce di ritorno su quello che un uomo porta
da malvagio attraverso la morte. Oggi I'approccio € avere una prospettiva a questo
livello: qui sopra abbiamo le astrazioni, il mentale, e sotto vediamo solo il fisico-
materiale [v. disegno superiore pag. 62, a sinistra in alto, linea «Niveau»; sopra:
«Abstraktion», «Gedanklich»; sotto: «Physisch», «Mater (iell)».

Non abbiamo un varco se non passiamo attraverso quel calore mobile in sé
[L'onda sulla linea «Niveau»], che & intermedio e che, per lo meno per listinto
umano, ha un lato fisico quanto animico. Partendo dall’istinto non & stato ancora

54



evidenziato che I'uomo pud evolvere anche moralmente col «calore» per il suo
prossimo; che puo sviluppare il calore animico che & la controimmagine del calore
fisico.

Ma questo calore interiore non sorge con una trasformazione di energie nel senso

della teoria di Julius Robert Mayer, eppure sorge, ma come? Qui si mostra in modo
tangibile. Come mai parliamo di caldi sentimenti? Perché sentiamo, avvertiamo che
il calore del sentimento € I'immagine del calore fisico esteriore.
Qui il calore si filtra in una immagine [v. disegno pag. 62, immagine grande tipo
quercia con tratto obliqua]. E cid che oggi e solo calore dell'anima, nella futura
esistenza del mondo svolgera un ruolo per il fatto che I'impulso-Cristo vive al suo
interno. In cid che oggi € calore soltanto nel nostro mondo di sentimenti, qui, vivra
cid0 che e sostanza-Cristo, «essenzialita-Cristo» affinché possa poi diventare fisico
quando il calore terrestre fisico sara sparito.

Cerchiamo per un momento di sentire quella delicata relazione che c'e tra il
calore fisico esterno e quello che noi istintivamente indichiamo come calore del
sentimento. Se andiamo a quel che Goethe nella sua dottrina dei colori chiama
«Effetto sensibile-morale dei colori»*® e vediamo come nella percezione stessa dei
colori egli abbia da un lato i colori che raffreddano e dall’altro i colori che scaldano,
vediamo come I'elemento morale si congiunga con lo stato fisico che si puo rilevare
con un termoscopio; avremo allora ottenuto un’‘impressione di come col
goetheanismo si possa trovare I'associazione tra l'ordinamento morale del mondo e
I'ordinamento fisico.

Il gesuitismo detesta questa unione. In ragione di cio il libro migliore che sia
stato scritto su Goethe dallo spirito gesuita € un libro velenoso, carico di odio - ma
€& molto piu arguto, molto piu efficace di tutto quello che sia stato gia scritto su
Goethe, proprio perché steso con la retorica gesuita. Mi riferisco ai tre volumi
sull'opera di Goethe di Padre Baumgartner?. E un testo pieno di odio, pieno di
veleno, ma € appassionante ed incisivo.

E possiamo star sicuri: il mondo dove molta gente, oggi, non si fa nessuna
idea, quel mondo che osteggia Goethe ed anche noi va al di Ia dei dotti. Quelli che
parteggiano per Goethe, che lo comprendono partendo da un atteggiamento
positivo sono una piccola cerchia. Quelli che detestano Goethe sono un vasto
gruppo, solo che non lo si immagina grande abbastanza.

Una volta, molto tempo fa, ho richiamato I'attenzione su quanto poco si sia svegli
rispetto a quello che vive tra noi uomini. Allora dissi che avrei voluto far consegnare
un biglietto alla porta per sapere quanti dei presenti conoscono quell’opera tedesca
raffazzonata di Weber: Dreizehnlinden<®. Volevo proprio sapere quanti biglietti

2 Goethe, Scritti scientifici, 3° vol.
7 Alexander Baumgartner S. I., Goethe. Sein leben und seine Werke (Friburgo 1885)
BE W, Webwer, Dreizehnlinden (Paderborn 1878). Fino al 1922, nella sola casa editrice Ferdinand Schoningh, piu di
200 copie
55



sarebbero stati riconsegnati. Forse adesso non & piu cosi, ma un tempo sarebbe
saltato fuori un triste risultato.

Questo testo, Dreizehnlinden, un’opera del primo cattolicesimo, un‘opera nel senso
del cattolicesimo positivo, aveva gia avuto parecchie tirature quando io ero
ragazzetto. Ma quanti, che vorrebbero portare avanti I'umanita, hanno idea nella loro
coscienza di veglia di quale ampio effetto abbiano queste cose? Hanno un ampio
effetto le cose, possiamo esserne sicuri; hanno un ampio effetto quelle cose da cui
risulta una lotta contro di noi.

Di fronte a queste cose non dovremmo dormire. Non crediamo che vada a
discapito dell'oggettivita quando sottolineiamo che coloro che ci combattono
pensano di avere nella loro biblioteca la Cronaca dell’Akasha o, come si dice |i, la
«Cronaca dell’Akaska». Non voglio ricamarci sopra, perché quel che c’e li pud essere
anche un errore di stampa. Quello che compare qui a Dornach non deve essere
realizzato solo dal bramanesimo, dalle Upanishad, da Nagasena e dalla Cronaca
dell’Akasha, bensi anche da cio che questi signori chiamano «Apollinaris di Tyna»
(Apollonio di Tiana)?. Anche questo pu0 essere un errore di stampa, ma un errore
di stampa che & degno di questi signori. Devono aver sentito qualcosa dell’acqua -
Apollinaris. Anche questa e dunque una di quelle fonti, fonti d’acqua sorgiva per la
saggezza di Dornach, stando alla visione di questa gente*®. Ma le cose hanno un
effetto.

Sono efficaci in una dimensione molto pit ampia di quello che vorrebbe
immaginarsi l'umanita che dorme. La pero si € svegli! 1l fatto che li si sia svegli e
gia una differenza. E mentre noi siamo una piccola cerchia che sostiene Goethe,
una cerchia che non € in grado di additare qualcosa di considerevole che muove da
questa saggezza goethiana, il libro gesuita su Goethe e scritto con grande acume
ed € un testo molto incisivo ed intelligente. Ma questo e proprio quello di cui
abbiamo bisogno: compenetrarci di vita dello spirito che sia desta. Allora, se la
desta vita dello spirito trova posto tra noi, la scienza dello spirito prosperera.

Vorrei ancora una volta ricordare: nei tre giorni di Pentecoste - sabato,
domenica e lunedi di Pentecoste — devo tenere un ciclo di tre conferenze sulla
filosofia di Tommaso D’Aquino. Nella prima giornata sull’agostinismo e sul tomismo, la
seconda giornata sull’essenza del tomismo stesso e la terza giornata sul tomismo e |l
presente, cioe sul significato che il tomismo puo avere per una concezione del mondo
filosofica e generale del presente.

Domenica e lunedi le conferenze saranno precedute da rappresentazioni di
Euritmia.

2 Bollettino Domenicale Cattolico del Cantone di Basilea e suo circondario, 16 maggio 1920, inserto al Nr. 20
30 Considerazione conclusiva della quarta conferenza

56



57



Disegni alla lavagna

la conferenza (8 maggio 1920)

la conferenza (8 maggio 1920)

58



2a conferenza (8 maaqaio 1920)

59



3a conferenza (14 maggio 1920)

60



4a conferenza (15 maggio 1920)

4a conferenza (15 maggio 1920)

61



5a conferenza (16 maggio 1920)

62



63



Le conferenze di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner ha tenuto alcune migliaia di conferenze, molte delle quali
pubbliche, di fronte ai gruppi piu diversi di persone. Al fine di conoscere piu
esattamente possibile quel che Rudolf Steiner ha espresso, sono necessari |I'esame
scrupoloso dei documenti trasmessi e la familiarita con il suo pensiero e la sua
parola.

Fino al 1915/16 diversi uditori hanno stenografato le conferenze. Marie Steiner
incaricava di solito Walter Vegelahn della redazione. Vegelahn ha ampliato
fortemente le trascrizioni in chiaro. La sua redazione € alla base di molti volumi
dell’Opera Omnia. Le Edizioni Rudolf Steiner, al contrario, si rifanno alle trascrizioni
in chiaro originarie, quando sono disponibili.

Dal 1915/16 la stenografia venne affidata ad una professionista, Helene Finckh. I
suoi stenogrammi sono considerati fedeli alle parole di Rudolf Steiner e le sue
trascrizioni corrispondenti allo stenogramma. Per verificarlo, sarebbe necessario
confrontare le trascrizioni in chiaro con gli stenogrammi. Il Lascito Rudolf Steiner &
in possesso di questi ultimi e non consente ad esterni il confronto con gli
stenogrammi. Ci auguriamo un mutamento di opinione da parte dei responsabili,
tale da permettere a tutti I'accesso via internet agli stenogrammi.

L'intento delle Edizioni Rudolf Steiner & quello di unire |'esattezza scientifica
all'accessibilita per tutti. Ne € un esempio I'impiego di termini oggi antiquati o che
hanno assunto un diverso significato. Le eventuali sostituzioni vengono indicate con
un piccolo cerchio all’apice (°).

64



A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner (1861-1925) integra la moderna scienza della natura con una
composita e versatile scienza dello spirito, I'antroposofia, che nella cultura di oggi
costituisce una straordinaria sfida al superamento di quel materialismo che rischia
di portare I'umanita allo sfacelo.

L'antroposofia ha mostrato la sua fecondita soprattutto nel rinnovamento di
svariati settori della vita: I'educazione, l'arte, I'agricoltura. Rudolf Steiner aveva
particolarmente a cuore la verita intrinseca della scienza dello spirito, perché in essa
egli vedeva la fonte dell’ispirazione e della forza per ogni attivita esteriore.

Delle conferenze di Rudolf Steiner esistono testi in chiaro e appunti di diversa
qualita. Fino a poco tempo fa le conferenze avevano una redazione fortemente
rimaneggiata. I testi in chiaro originari, resi accessibili al pubblico dall‘inizio del
ventunesimo secolo, rendono possibile accostarsi al dettato di Rudolf Steiner.

65



Pubblicato da LiberaConoscenza.it — febbraio 2026

PENSARELIBERO,




