
 

NATURA E MORALE 

Liberi non si è, liberi si diventa 
 

Rudolf Steiner 
 
 

 



 

  



 

Testo originale: Natur und Moral - Frei ist man nicht, frei wird man 
(Rudolf Steiner Ausgaben, Bad Liebenzell, 2016) 

 

 

 

 

 

Traduzione di Letizia Omodeo 

Edizione italiana a cura di Antonella Casella 

 
 
 

L’editore e il redattore non fanno valere alcun diritto sui testi di Rudolf Steiner 
qui stampati 

 
 
 
 

Edizioni Rudolf Steiner – Milano 

info@edizionirudolfsteiner.com - www.edizionirudolfsteiner.com 

  



 

 



 

Cinque conferenze tenute a
dall’8 al 16 Maggio 1920 

Anche in o.o. 201 

 

INDICE 

 

 

ASTRONOMIA E STORIA 
L’azione congiunta di due diver

UOMO E COSMO 
Come scienza e religione posso

ASPETTI DELLA NATURA E
Come l’uomo finisce col diventa

DIO PADRE E DIO FIGLIO 
La natura può far ammalare e l

IL CAVALIERE ARTÙ E L’U
Il pensare annienta la mente e l

Disegni alla lavagna ................

Le conferenze di Rudolf Steine

A proposito di Rudolf Steiner .

 
 

  

5 

te a Dornach  

 

verse correnti nell’uomo e nel Mondo ..............

sono condurre vite parallele .............................

 E DELL’ETICA 
ntare «effetto collaterale» degli eventi di natur

 
 e la libertà far guarire ......................................

’UOMO PARSIVAL 
 e l’amore crea mondi ........................................

............................................................................

ner ......................................................................

.........................................................................

..................................... 7 

................................... 17 

ura ............................ 25 

................................... 35 

................................... 46 

................................... 58 

................................... 64 

................................... 65 



6 
 

  



7 
 

Prima conferenza 

ASTRONOMIA E STORIA 

L’azione congiunta di due diverse correnti nell’uomo e nel Mondo 

 

Dornach, 8 Maggio 1920 

Miei cari amici! 
Ricorderete da quante parti venga assai criticato il fatto – e ne ho già spiegato i 

particolari – che l’evento Cristo, l’apparizione del Cristo sulla Terra, venga messo in 
rapporto agli eventi cosmici: al corso del Sole, alla relazione del Sole con la Terra e 
così via. 

La questione è comprensibile solo se approfondiamo ancora un po’ tutte le 
considerazioni che abbiamo fatto finora sui movimenti entro il sistema stesso delle stelle. 
A questo proposito oggi vogliamo prendere uno spunto, e vedremo che l’astronomia non 
si può affatto affrontare in modo appropriato se non si esamina l’essere intero dell’uomo. 

Ne ho già fatto cenno e avremo modo di vedere che tutta la realtà del mondo è 
profondamente fondata su questa asserzione: noi non capiamo qualcosa né della 
realtà del mondo, né della realtà dell’uomo se, come succede attualmente, le 
consideriamo l’una separata dall’altra. 

Notiamo un fatto considerevole che si collega a quanto appena detto. Esso 
consiste in questo: il materialismo, proprio quando non viene riconosciuto, è più caro 
alle confessioni religiose, così come si sono sviluppate fino ad oggi, che non la 
scienza dello spirito. La confessione evangelica, così come quella cattolica, vede più 
di buon grado lo studio di stampo materialistico del mondo esteriore con tutti i suoi 
regni, che non l’indagine dell’azione dello spirituale nel mondo e del suo modo di 
manifestarsi nel mondo materiale. 

Per avere conferma ci basti solo prendere le dissertazioni scientifico-naturali dei 
Gesuiti. Queste dissertazioni vengono sostenute materialisticamente nel senso più 
stretto, per cui da parte loro si è pienamente concordi con una interpretazione 
materialistica del mondo esteriore. Trattando la scienza esteriore a livello 
materialistico, infatti, si vuole salvaguardare una certa forma di confessione 
religiosa che si è sviluppata dal Concilio di Costantinopoli dell’869 in poi. 

In cerchie più ampie si genera un’illusione su questo fatto quando anche nel 
campo della scienza si combatte il materialismo, ma solo in apparenza, perché 
non ha nessuna importanza che si dica che lo spirito è presente ovunque se poi 
lo si nega spiegando il mondo materiale in modo non spirituale. 

Uno delle più brillanti conquiste della moderna scienza naturale è l’astrofisica, 
quella disciplina che mira a considerare l’aspetto materiale del mondo sidereo e a 
sottoporci l’unità materiale di ciò che ci è sensibilmente accessibile. Ebbene, uno dei 



8 
 

massimi astrofisici è Padre Secchi1, un gesuita romano. Niente impedisce di porsi dal 
punto di vista dell’odierna scienza della natura materialistica e, al tempo stesso, dal 
lato di questo tipo di confessione religiosa. Oggi, secondo costoro, una concezione 
materialistica del cielo è più vicina alle confessioni religiose che non la trattazione 
scientifico-spirituale. 

Per queste confessioni religiose non si tratta di spiegare al mondo il rapporto dello 
spirituale col materiale: lo spirituale deve costituire il contenuto di una autonoma 
confessione di fede dove non si parla di una visione scientifica del mondo, e la 
trattazione scientifica deve restare solo materialistica. Perché, nel momento in cui 
essa termini di essere materialistica, il discorso deve vertere su ciò che riguarda 
lo spirituale, poiché deve parlare dello spirito. 

Quello che ho appena detto vorrei che fosse preso con la massima serietà, 
altrimenti trascureremmo il fatto significativo che proprio gli scienziati gesuiti sono i 
materialisti più estremi nel campo dell’indagine della natura. Essi continuano a 
dimostrare non solo che con l’indagine naturale non si arriva allo spirituale, ma si 
adoperano per tener lontano lo spirituale dall’indagine della natura. Possiamo 
constatarlo fin nello studio delle formiche di Padre Wasmann2. 

Dopo aver fatto questa premessa vorrei ricordare un fatto significativo che in 
apparenza sembra scorrere completamente nella corrente del mondo spirituale. 
Considerandolo però più da vicino, a questo punto delle nostre spiegazioni ci si 
chiarirà che esso ebbe parallelamente una manifestazione nella vita storica e una 
nel mondo esteriore delle stelle. 

Noi dividiamo l’epoca post-atlantica in sette periodi di cultura. Diciamo che c’è 
stato un primo periodo di cultura, quello paleo-indiano, poi un secondo, il paleo-
persiano, un terzo, quello egizio-caldaico-babilonese, un quarto, quello greco-latino 
e un quinto che ha preso avvio a metà del 15° secolo e nel quale ancora oggi 
viviamo. A questi seguiranno poi un sesto e un settimo periodo di cultura. 

Spesso abbiamo preso in esame il fatto che in questa corrente continua 
dell’epoca post-atlantica il quarto periodo inizia nel 747 prima di Cristo; finisce poi 
approssimativamente a metà del 15° secolo, e precisamente nel 1413 dopo Cristo. 
Esso è dunque il quarto e noi ora siamo all’interno del quinto periodo di cultura. 

Se consideriamo la successione dei periodi di cultura possiamo anche spiegare 
il significato di queste civiltà. Dobbiamo solo ricordarne la descrizione presente 
nella mia Scienza Occulta: l’antico periodo di cultura indiano era conformato così, 
quello persiano così, e via dicendo. Parliamo poi del periodo di civiltà greco-latino 
in cui si è verificato l’evento del Golgota. Lo descriviamo, ma, nell’aggiungerlo ai 
precedenti che si sono svolti, non abbiamo affatto la necessità di menzionare 
quell’evento. 

Noi possiamo descrivere nei loro caratteri di fondo i periodi di cultura che si 
susseguono e c’è uno spazio temporale dal 747 a.C. al 1413 d.C. che si svolge in 
                                                      
1 Angelo Secchi, gesuita, astronomo e geodeta italiano 
2 Erich Wasmann, gesuita e entomologo 



9 
 

modo tale che nulla indichi che qui si è presentato un fatto significativo. Lo 
possiamo vedere nella storia. Pensiamo a com’era la situazione quando esso si 
presentò. 

Ricordiamo quello che, dal tempo del verificarsi di questo avvenimento, sappiamo 
sulla civiltà dei popoli massimamente progrediti di allora, come i Greci e i Romani. 
Per questi uomini l’evento del Golgota era una cosa sconosciuta. In un piccolo angolo 
qualsiasi del mondo si compie quell’evento e, quasi un secolo dopo, lo scrittore 
romano Tacito3 riporta solo le tracce della sua azione. 
Quindi, di quel che accadde sul Golgota non si accorsero i contemporanei, 
nemmeno i più colti. 

Così, anche nella corrente del divenire storico si evidenzia che nel corso 
regolare dell’evoluzione umana, dal primo, secondo, terzo periodo di civiltà fin nel 
quarto, non c’è nessuna necessità che questo evento particolare si verifichi. È 
qualcosa su cui bisogna indagare con tutta l’attenzione. 

E 747 anni dopo l’inizio del quarto periodo di civiltà post-atlantico, questo 
avvenimento fece irruzione. Quando cerchiamo di capirlo, ne parliamo dicendo che 
esso dà il senso alla vita terrena. Diciamo che la vita della Terra non avrebbe il suo 
significato se l’evoluzione fosse semplicemente andata avanti e si fosse fondata 
solo su tutto quello che proveniva dal primo, dal secondo, dal terzo, dal quarto 
periodo di civiltà post-atlantico, ecc. Quello che si attua con l’evento del Golgota è 
come un’irruzione che piomba giù da mondi estranei. [V. disegno, pag. 58, tratto 
spesso rosso con cerchio] 

È qualcosa che non viene preso abbastanza in considerazione. In epoca più 
recente alcuni storici – l’ho già menzionato – hanno portato l’attenzione su questo 
accadimento, ma essi non sono stati in grado di dare avvio a qualcosa con esso. In 
fondo, gli storici raccontano tutto in modo da tralasciarlo dalla vera storia. 

Al massimo descrivono l’effetto del cristianesimo nei secoli che si sono succeduti 
dopo Cristo. Ma non descrivono l’impatto del Mistero del Golgota all’interno del 
processo storico. In realtà sarebbe anche difficile da descrivere quando ci si attiene 
ai consueti metodi storici. 

Ci sono state persone singolari, perfino dei pastori evangelici, che hanno tentato 
di chiarire l’evento del Golgota in termini causali. Una persona singolare è il 
pastore Kalthoff4, ma ce ne sono anche molte altre. Egli ha cercato di far luce su 
questo cristianesimo partendo dallo stato di coscienza e dalla condizione 
economica in auge prima della nascita del cristianesimo. Ma cosa è saltato fuori da 
questa spiegazione? 

                                                      
3 Publio Cornelio Tacito, Annales, Libro XV, cap. 44: «[...] Quindi per stroncare le dicerie, Nerone fece passare come 
colpevole e sottopose alle pene più raffinate quelli che odiati per le loro nefandezze, il popolo chiamava cristiani. 
Cristo, iniziatore di quel nome, era stato condannato al supplizio dal procuratore Ponzio Pilato mentre regnava Tiberio e 
momentaneamente sopita la perniciosa superstizione, scoppiava di nuovo, non solamente in Giudea, origine di quel male, 
ma nella stessa Roma dove, da ogni parte, confluivano e si moltiplicavano tutte le superstizioni atroci e vergognose.» 
4 Albert Kalthoff, Il problema di Cristo: Principi di una teologia sociale (Lipsia 1902) 



10 
 

Ne è risultata l’affermazione che delle persone hanno vissuto in determinate 
condizioni economiche, ed ecco che hanno avuto l’idea del Cristo, l’ideologia del 
Cristo, il sogno del Cristo, e da ciò sarebbe nata la cristologia. Quindi è veramente 
solo sorta un’idea negli uomini. E tali persone, come Paolo e altri, avrebbero poi 
descritto ciò che è nato come un’idea negli uomini, come se corrispondesse ad un 
fatto in un angolo remoto del mondo. 

Una tale spiegazione del cristianesimo è un decretare la messa al bando del Cristo. 
Ed è un fenomeno notevole del 19° secolo e dell’inizio del 20° che dei pastori cristiani 
si siano con ciò dati il compito di salvarlo avendo decretato di eliminare il Cristo. Ci si 
vergognava di ammettere l’evento da cui origina il cristianesimo. Si è trovato 
quindi più conveniente spiegare la cristologia come la nascita di una semplice idea. 

Oggi, proprio in questo campo, ci siamo impegolati in tutte le correnti possibili e ciò 
che è la specializzazione scientifica si è ampiamente fatta sentire anche in questo 
campo. 

È emersa, ad esempio, quella corrente di cultura materialistica che poi ha 
raggiunto il suo apice nel marxismo. Kalthoff è quindi una specie di pastore 
marxista che, nelle vesti di un pio marxista, ha cercato di far luce sulla cristologia. 
Altri hanno impiegato il loro cavallo di battaglia specialistico per spiegare il 
fenomeno del cristianesimo. Perché mai ognuno non dovrebbe usare il proprio 
punto di forza per chiarire il fenomeno del cristianesimo rispettivamente al Cristo! 

Una persona, che era psichiatra o lo è ancora, ha chiamato in causa la psichiatria 
e ha semplicemente chiarito da quale tipo di stato psichiatrico poteva saltar fuori 
Gesù ai suoi tempi5. Lo spiega come uno stato di coscienza abnorme, partendo dal 
punto di vista psichiatrico di oggi. Non è rimasto un caso isolato, anzi, anche altri 
hanno cercato di chiarire da questo stesso punto di vista quel singolare stato di 
follia che è arrivato nel mondo col cristianesimo. 

Sono tutti fenomeni del nostro tempo, miei cari amici, di fronte ai quali non si 
dovrebbe dormire. Perché, se non vogliamo sondare questi fenomeni, non ci 
rendiamo conto di che cosa succede nel presente; essi, infatti, sono sintomatici di 
tutta la vita di oggi. 

Dobbiamo aver chiaro che ciò che conferisce il suo senso alla Terra piomba 
in questo mondo come uno scossone proveniente da un altro mondo. 

Nell’evoluzione umana dobbiamo distinguere due correnti che oggi 
procedono assieme, ma che si sono riunite solo all’inizio del computo del 
nostro tempo. Quella che dobbiamo chiamare corrente cristiana si è solo 
aggiunta a ciò che era una corrente in corso da tempi antichi. 

La scienza della natura non ha fatto suo l’evento del Golgota, procede ancora con 
la corrente che scorre come se questo avvenimento non ci fosse stato. E la scienza 
dello spirito deve proprio darsi da fare per accordare queste due cose: l’osservazione 
scientifico-naturale e la cristologia. 

                                                      
5 Emil Ramussen, Jesus. Eine vergleichende psychopathologische Studie, (Lipsia 1905) 



11 
 

Perché, dove mai trova posto la cristologia, se la teoria di Kant La Place 
s’impone, se si ritorna a una nebbia primordiale e da questa nebbia si fa scaturire 
tutto? Dov’è che la cristologia avrebbe un significato per gli uomini sulla Terra, se si 
considera il cielo stellato come fa Padre Secchi? Costui può dire: noi contempliamo 
il cielo stellato materialisticamente, lo consideriamo come se l’evento del Golgota 
non fosse stato affatto frutto di questo cielo stellato. E questo è il motivo migliore 
per lasciare ad altri poteri tutto quello che si dirà su tale avvenimento. 

Se dall’osservazione del mondo non si è in grado di sviluppare nulla da ciò che 
ebbe luogo in Palestina, deve venire instaurata un’altra istanza che dica agli 
uomini che cosa essi devono pensarne. Ed è ovvio che siano loro stessi questa 
istanza, cioè che lo sia Roma. Tutte queste cose sono pensate in modo così 
consequenziale e pesante, che non è permesso nel nostro tempo, così fatidico per il 
destino, farsi delle illusioni su tali questioni. 

Questi 747 anni, miei cari amici, entrano nell’evoluzione del mondo come uno 
spazio temporale che parla in modo profondamente significativo. Essi ci dicono: 
tutto quello che ha che fare con l’evoluzione antica del mondo procede tenendo 
conto delle epoche passate. Ma dopo questa cesura temporale comincia un nuovo 
inizio – 747 anni dopo la fondazione di Roma, che in realtà fu nel 747 e non nel 
momento che viene dichiarato negli abituali libri di storia. 

Lì abbiamo un nuovo inizio. E dobbiamo dire: se torniamo indietro e pensiamo ai 
tempi passati, ai lassi di tempo antichi dobbiamo ovunque aggiungere tale spazio di 
tempo [riga rossa del disegno, pag.58]. Una ripartizione del tutto nuova del tempo 
che scorre viene generata dall’irrompere dell’evento del Golgota in questo momento 
temporale, come immesso da fuori nell’evoluzione dell’umanità. 

Dobbiamo chiarirci che ci sono due correnti nell’evoluzione del mondo, in 
quanto l’uomo è anch’egli impegnato in questa evoluzione. Teniamolo presente, e 
ora guardiamo a qualcos’altro. 

Noi sappiamo che la Luna si muove – possiamo mantenere la prospettiva 
dell’astronomia ordinaria –, si muove attorno alla Terra. In realtà non fa come si 
racconta di solito; essa descrive anche una lemniscata, ma ora vogliamo 
prescindere da questo. La Luna ruota attorno alla Terra e al tempo stesso, 
girandole attorno, ruota anche su se stessa. L’ho già spiegato: è una signora 
gentile, ci rivolge sempre la stessa faccia. Il suo lato posteriore è sempre distolto 
dalla Terra. 

Ma questo non è detto in modo del tutto giusto. Noi possiamo dire soltanto che un lato 
della Luna è sempre rivolto alla Terra perché un settimo della Luna va avanti e indietro ai 
margini. Di fatto, il lato anteriore non è sempre tutto quanto rivolto alla Terra, bensì, dopo 
qualche tempo un settimo del lato posteriore viene di qua e in cambio un settimo va di là. 
[cerchio in alto, rosso, pag. 58]. Questo poi si bilancia di nuovo col movimento 
successivo. Un settimo di qui va di nuovo di là, e da là torna indietro. La Luna 
«ancheggia» in sostanza, mentre ruota attorno alla Terra. Questo è qualcosa che qui 



12 
 

vogliamo solo menzionare, perché in ogni testo di astronomia elementare si possono 
leggere più dettagli al riguardo. 

Se ci ponessimo in un punto lontano dello spazio che, secondo i calcoli assunti 
dall’astronomia, sarebbe una stella remota, una rotazione della Luna attorno al suo 
asse coprirebbe qualcosa di più di 27 giorni. Ma se noi ci ponessimo sul Sole – 
dovuto al fatto che Sole e Luna non si muovono in modo uniforme, ma con velocità 
diverse – non vedremmo la rotazione della Luna come da una stella lontana, bensì, 
dal Sole vedremmo che essa si compie in un po’ più di 29 giorni. Per cui potremmo 
dire: l’andamento sidereo della Luna dura 27 giorni, l’andamento solare della Luna 
dura 29 giorni. 

Questo è connesso con tutti gli slittamenti che comunque hanno luogo 
nell’universo. Noi sappiamo che il Sole sorge ogni primavera in un punto diverso 
dell’equinozio, e questo punto si muove lungo l’intera eclittica nel corso di 25920 
anni, si muove attorno a tutto lo Zodiaco. Questi movimenti reciproci fanno sì che il 
giorno sidereo della Luna sia essenzialmente più corto del giorno solare della Luna. 

Se prendiamo in considerazione questo, ci diremo: anche qui la differenza è 
strana. Ogni volta che noi osserviamo il cielo da una Luna piena all’altra, notiamo 
una differenza riguardo al modo in cui si presentano stelle e Sole, una differenza 
di quasi due giorni. Questo ci dice che abbiamo a che fare anche qui con due 
correnti nello spazio, le quali procedono sì assieme, ma non risalgono alla 
medesima origine. 

E si potrà confrontare quello che ora ho preso in considerazione sul piano 
cosmico con quello che prima ho affrontato dal punto di vista storico. C’è sempre un 
intervallo temporale tra gli inizi che i singoli periodi di cultura hanno conformemente 
ad una corrente e gli inizi orientati all’evento-Cristo. Quindi c’è sempre un intervallo 
di tempo dopo che, rispetto al tempo sidereo, si è verificata la Luna piena; c’è uno 
scarto di tempo, se si vuole la Luna piena in relazione al tempo solare. Questo dura 
più a lungo. Qui c’è di nuovo un intervallo di tempo. 

Nel Cosmo abbiamo dunque due correnti: la corrente di un movimento a cui 
partecipa il Sole e la corrente di un movimento a cui partecipa la Luna. Esse sono 
fatte in modo da dover dire: uscendo dalla corrente lunare, la corrente solare è 
qualcosa che nella corrente lunare provoca come uno scossone esterno – proprio 
come l’evento-Cristo piomba da un mondo estraneo nella corrente di cultura che si 
sta svolgendo. Per il mondo della Luna il mondo solare è un mondo estraneo, 
esattamente come il mondo-Cristo è un mondo estraneo per quello pagano6. 

Consideriamo ora la stessa cosa da un terzo punto di vista. Possiamo farlo se 
facciamo il tentativo di richiamare bene alla mente come agisce la memoria 
dell’uomo quando, tornando indietro col ricordo, includiamo anche i nostri sogni. 
Troveremo che nei sogni si svolge sempre qualcosa che è accaduto poco prima. Non 

                                                      
6 «Pagano» sta per tutto quello che con «cristiano» non torna. Nel primo cristianesimo la corrente di cultura pagana e 
quella cristiana erano fortemente distinte l’una dall’altra. 



13 
 

nel corso intimo del sogno, ma nel mondo di immagini del sogno si svolge qualcosa 
che si è verificato ultimamente. 

Naturalmente possiamo sognare qualcosa che ci è capitato molti anni prima, ma 
non sogneremo ciò che ci è successo molti anni prima se negli ultimi giorni non è 
subentrato qualcosa, un pensiero o un sentimento che ha attinenza con quanto è 
avvenuto anni addietro. Tutta la natura del sogno ha qualcosa a che fare con ciò 
che si è svolto negli ultimi giorni. 

L’osservazione di ciò presuppone che ci sia un interesse per certe sottigliezze della 
vita umana. Quando ci si occupa di ciò, l’osservazione conduce a risultati che sono 
esatti come solo una scienza della natura esatta può riportarli. 
Da dove origina tutto questo? Dal fatto che c’è bisogno di un tempo durante il quale 
ciò che sperimentiamo animicamente si imprima dal corpo astrale nel nostro corpo 
eterico. Più o meno dopo circa due giorni fino ai tre – a volte anche dopo un giorno 
e mezzo o due, ma non senza che ci abbiamo dormito sopra –, ciò che abbiamo 
vissuto in relazione col mondo si imprime dal nostro corpo astrale nel nostro corpo 
eterico. Perché si fissi all’interno ci vuole sempre un certo tempo. 

E se raffrontiamo a questo fatto l’altro, cioè che nella vita ordinaria, 
alternativamente, separiamo durante il sonno corpo fisico ed eterico da corpo astrale 
e Io, e nella veglia di nuovo li riuniamo, dobbiamo dire: tra nascita e morte c’è un 
nesso labile tra corpo fisico e corpo eterico da un lato, e Io e corpo astrale dall’altro. 
Corpo eterico e corpo fisico tra nascita e morte restano pur sempre insieme, ma 
corpo astrale e corpo eterico non restano uniti, ogni notte si allontanano l’uno 
dall’altro. C’è un rapporto più labile tra corpo astrale e corpo eterico rispetto a quello 
tra corpo eterico e corpo fisico. 

Questo rapporto più labile si manifesta per questo motivo: deve esserci una 
separazione tra corpo astrale ed eterico prima che s’imprima nel corpo eterico 
quanto abbiamo vissuto col corpo astrale. 

Un evento qualsiasi agisce su di noi durante lo stato di veglia. Se durante il giorno, 
in stato di veglia, ci troviamo di fronte ad un avvenimento, esso agisce sul nostro 
corpo fisico, eterico, astrale e Io. Ma c’è una differenza riguardo alla ricezione: il 
corpo astrale assorbe subito il fatto; il corpo eterico ha bisogno di un certo tempo per 
fissarlo, affinché ci sia una piena sintonia tra corpo eterico ed astrale. 

Questo ci dice a chiare note che, per quanto noi siamo di fronte a un evento con 
tutti e quatto gli arti nella nostra realtà umana, ci sono due correnti che nel loro 
rapporto col mondo esterno non fluiscono in modo ugualmente veloce; sono due 
correnti di cui una richiede più tempo dell’altra. 

Qui si ha lo stesso fenomeno che compare nella storia e nel cosmo: nel cosmo 
abbiamo Luna e Sole, nella storia abbiamo paganesimo e cristianesimo; nell’uomo 
abbiamo corpo eterico e corpo astrale. Accade dunque lo stesso: una differenza 
riguardo ai tempi. 

Quindi, questa interazione delle due correnti che convergono arriva fin nella nostra 
vita ordinaria e porta risultati congiunti per la nostra esistenza; però non è possibile 



14 
 

considerarle in modo da far coincidere le cause e gli effetti di una corrente con le 
cause e gli effetti dell’altra. 

Questi sono fatti di importanza fondamentale per l’osservazione del mondo e 
della vita, di cui non possiamo assolutamente fare a meno se vogliamo capirli. E al 
contempo sono fatti di cui nessuno parla, a cui non si bada. E cosa mostrano questi 
fatti? 

Mostrano che esiste un’armonia tra la vita cosmica, la vita storica e la vita del 
singolo, ma non un’armonia così come viene costruita oggi, dove si vorrebbe 
acconciare tutto quanto materialisticamente in base alla costituzione biogenetica. 
Ne consegue che non abbiamo una astronomia sola, ma due astronomie diverse: 
un’astronomia lunare e un’astronomia solare. 

Se abbiamo due orologi, dei quali uno è sempre in ritardo rispetto all’altro, uno sarà 
sempre avanti e l’altro sempre indietro, ma non diremo mai che la causa di ciò che 
avviene in un orologio si trova nell’altro. Questo non lo faremo. 
Anche se c’è una giustificazione per cui un orologio è sempre indietro di un tratto, i due 
orologi non hanno nulla a che fare l’uno con l’altro. Essi, poi, hanno un nesso solo 
quando li osserviamo assieme. Lo stesso vale qui: l’astronomia solare non ha niente a 
che fare con l’astronomia lunare. Solo che le due astronomie nel nostro universo 
interagiscono. 

L’importante è che noi lo teniamo presente. Come dobbiamo distinguere tra 
l’astronomia solare e quella lunare, ovvero tra la legge del movimento solare e la 
legge del movimento lunare, così nella storia dobbiamo fare una distinzione tra ciò 
che avviene in noi perché l’evoluzione procede nel modo indicato nei periodi di 
civiltà, e ciò che avviene in noi indicando quei periodi di cultura che hanno il loro 
punto centrale nell’evento del Golgota. 

Queste due cose operano assieme nel mondo, ma se vogliamo venirne a 
capo dobbiamo distinguerle l’una dall’altra. 

Nel fattore cosmico vediamo il modello dell’aspetto storico, e vediamo 
l’espressione – non sto dicendo l’effetto, dico l’espressione – dello stesso fatto 
cosmico nella nostra vita personale, nei due o tre giorni che devono passare finché 
gli eventi non si siano fissati al punto da non essere più al di sopra, nel nostro corpo 
astrale – e senz’altro in grado di apparire in sogno –, ma sono sotto, nel nostro 
corpo eterico, e tramite il ricordo attivo, o qualcos’altro che li richiama, debbono 
venire a galla. In noi stessi una corrente fluisce nell’altra. 

Come dobbiamo rappresentarci che c’è una corrente lunare che ha un tipo di 
movimento autonomo e a fianco una corrente solare che a sua volta ha leggi di 
movimento autonomo, così dobbiamo rappresentarci che con la nostra entità umana, 
relativamente al corpo fisico ed eterico, abbiamo una relazione più intima con qualcosa 
di extraumano e, riguardo al nostro corpo astrale e al nostro Io, abbiamo una relazione 
più intima con qualcos’altro di extraumano. 

Su queste cose l’osservazione attuale stende un velo di nebbia, getta tutto in 
confusione. Ipotizza un mondo nebuloso e lo fa condensare. Da questo dovrebbero 



15 
 

scaturire Sole, pianeti e Luna. Ma non è così. Non hanno la stessa origine Sole e 
Luna, bensì ci sono due correnti che scorrono l’una vicino all’altra. 

E analogamente non possiamo trovare la stessa origine in ciò che è corpo astrale e 
Io nell’uomo, e in ciò che invece è corpo fisico ed eterico. Sono due correnti diverse. 

Leggendo la mia Scienza occulta vediamo che dobbiamo ricondurre queste due 
correnti al tempo solare. Se dal Sole si risale ancora a Saturno, c’è una sorta di 
unità – ma questa è molto addietro nel tempo. Dal Sole ho dovuto descrivere la 
continua tendenza di queste due correnti a scorrere l’una accanto all’altra. 

Oggi ho voluto solo descrivere come sia necessario gettare una luce sul 
parallelismo fra l’esistenza cosmica, l’evoluzione storica e la vita umana, soprattutto 
per farsi un giudizio su come bisogna porsi rispetto agli eventi del mondo. 

Abbiamo visto che, ponendosi in modo corretto, ne consegue non una 
astronomia, ma due – un’astronomia solare e un’astronomia lunare. E, altrettanto, 
ne risulta un divenire uomo di natura pagana e un divenire uomo di natura 
cristiana. 

Nel nostro tempo molte persone hanno la tendenza a non a far procedere assieme 
queste due correnti che si sono presentate assieme sulla Terra per cooperare. 

Tutto il senso di un fascicolo come quello di Traub7 consiste nel fatto che lì si dice: 
Sì, lo Steiner vorrebbe che le due correnti, quella pagana e quella cristiana, 
confluissero. Noi invece non vogliamo permetterlo; noi vogliamo che la scienza 
naturale resti sempre pagana, non abbiamo bisogno di fare avvenire qualcosa nel 
cristianesimo che lo riunisca con la scienza naturale. 

Ovviamente, se si rende pagana la scienza naturale, il cristianesimo non può 
incontrarsi con la scienza naturale. Quindi si può dire: la scienza della natura va 
condotta materialisticamente, il cristianesimo si fonda sulla fede. Le due cose non 
devono andare a braccetto. 

Ma il Cristo non è apparso nel mondo perché a fianco del suo impulso diventino 
sempre più potenti gli impulsi pagani; Egli è apparso per compenetrare questi 
impulsi. E il compito del nostro tempo è che ciò che si vorrebbe tenere distinto come 
scienza e fede, si riunisca assieme. È questo che deve avvenire. 
Perciò bisogna che sia portata attenzione su queste cose, come ho fatto in questi 
giorni in una delle conferenze pubbliche8. Da una parte la confessione religiosa è 
giunta a non tollerare che si immetta la cosmologia nella cristologia, dall’altra la 
cosmologia è arrivata al principio dell’indistruttibilità della materia e 
dell’energia. 

Considerare la materia e l’energia come indistruttibili ed eterne significa mandare 
in fumo ogni ideale. Ma allora anche il cristianesimo è senza senso. 

Solo e soltanto se tutto quello che ora è materia e legge di materia è un 
fenomeno passeggero, e se in quello che ora noi viviamo il relazione con la 
cristologia, con l’impulso-Cristo, c’è il germe per quanto avverrà; se la materia e 
                                                      
7 Friedrich Traub, Rudolf Steiner als Philosoph und Theosoph (Tubinga 1919) 
8 Rudolf Steiner, Introduzione alla scienza dello spirito (Archiati Verlag) conf. 5 maggio 1920 (anche in O.O. 334) 



16 
 

l’energia non ci saranno più, se esse andranno a morte, solo e soltanto allora hanno 
un senso il cristianesimo e l’ideale morale, il divenire uomini. 

Ci sono due principi fondamentali opposti. Uno origina dall’estrema conseguenza 
del paganesimo e afferma: la materia e l’energia sono imperiture. L’altro principio 
origina dal cristianesimo e afferma: Cielo e Terra passeranno, ma le mie parole non 

passeranno (Mt 24, 35). 
Questa è la massima contrapposizione che si possa pronunciare su una concezione 

del mondo. E il nostro tempo ha tutti i buoni motivi per non ignorare confusamente tali 
cose ed esaminare invece seriamente, con anima desta, quel che bisogna raggiungere 
come concezione del mondo, affinché, con l’illusione dell’indistruttibilità della materia e 
dell’energia, nell’evoluzione del mondo non vadano perduti il valore morale umano e 
l’impulso cristiano. 

Domani andremo avanti. Alle cinque avremo di nuovo una rappresentazione di 
euritmia, alle otto la conferenza. 
  



17 
 

Seconda conferenza 

UOMO E COSMO 

Come scienza e religione possono condurre vite parallele  

 

Dornach, 9 Maggio 1920 

Miei cari amici! 
Abbiamo preso in esame aspetti diversissimi che possono portarci ad un 

sentimento sulla costituzione dell’universo nel suo rapporto con l’uomo. 
Abbiamo visto che l’universo non è pensabile senza l’essere umano. Un concetto 

dell’universo in sé non è possibile se non si tiene conto dell’uomo, se non si prende 
in considerazione tale rapporto. 

Se vogliamo farci una rappresentazione della relazione dell’uomo con l’universo 
che sia alla portata di tutti, è sufficiente pensare all’oggetto dell’astronomia 
elementare, cioè alla cosiddetta inclinazione dell’eclittica, la posizione obliqua 
dell’asse terrestre rispetto alla linea, alla curva che si fa passare per lo Zodiaco. 
Questa inclinazione dell’eclittica si può concepire e anche interpretare come si vuole. 
Con tali spiegazioni l’importante non è se con quel che si interpreta si arrivi a una 
realtà o no, ma se per mezzo di ciò si possa conseguire qualcosa. 

Se l’asse terrestre – cioè l’asse intorno al quale si pensa che si effettui la 
rotazione giornaliera della Terra – fosse perpendicolare al piano descritto 
dall’eclittica zodiacale, su tutta la Terra il giorno e la notte sarebbero uguali per 
tutto l’anno. Se l’asse terrestre fosse adagiato all’interno dell’eclittica, su tutta la 
Terra per sei mesi sarebbe giorno e per sei mesi notte. I due estremi si verificano 
in certa misura all’equatore e ai poli. In mezzo ci sono le regioni che hanno giorni 
di diversa durata nel corso dell’anno. 

Basta solo riflettere un po’ su questa cosa e subito si arriverà a quale 
enorme importanza abbia per tutta l’evoluzione culturale sulla Terra questa 
posizione dell’asse terrestre nello spazio. 

Pensiamo solo che, se l’asse terrestre fosse adagiato nell’eclittica, tutti noi 
saremmo in ogni dove in Terra degli esquimesi; e che se l’asse terrestre fosse 
perpendicolare all’eclittica, tutta la Terra dovrebbe essere imbevuta della cultura 
che c’è all’equatore. Per la posizione dell’asse terrestre è indifferente come noi la 
interpretiamo. Per la comprensione della realtà non importa come si interpreta 
qualcosa; più importante è arrivare al rapporto esistente tra l’uomo, la sua cultura e 
civiltà, e la costruzione dell’universo. A tal fine un’interpretazione vale l’altra. 

Questo fatto, che sta a monte di ogni tipo di interpretazione, ci obbliga a 
considerare l’uomo e la Terra come qualcosa di unitario – l’uomo, in quanto essere 
fisico, non va considerato come qualcosa che si possa esaminare solo per se stesso. 



18 
 

Questo non ci è possibile. L’uomo, in quanto natura fisica, non è una realtà a sé 
stante, è bensì una realtà soltanto con tutta la Terra. 

Noi non possiamo considerare una mano che sia staccata dall’organismo come 
qualcosa di reale, se abbiamo senso di realtà, infatti in tal caso morirebbe; essa è 
pensabile solo in relazione con l’organismo. Non possiamo nemmeno considerare una 
rosa che sia stata recisa come qualcosa di reale, infatti anch’essa muore ed è pensabile 
solo in unione con tutto il roseto che ha radice in terra. Allo stesso modo, se vogliamo 
avere un’idea dell’uomo nella sua integrità, nella sua totalità, non possiamo 
considerarlo limitato ai confini della sua pelle. Ciò che l’uomo vive sulla Terra dobbiamo 
considerarlo in relazione con l’asse della Terra, come consideriamo un certo tipo di 
intelligenza in relazione con l’immagine del volto di un uomo. 

Con una concezione del mondo che prende le mosse dalla realtà importa che 
quanto è solo una parte di realtà non venga assunto come realtà piena. E noi 
arriviamo proprio a quella totalità che è l’uomo in quanto essere animico-spirituale, 
arriviamo a coglierlo nella sua realtà quando non prendiamo l’uomo in quanto essere 
fisico come una realtà piena. Come essere animico-spirituale l’uomo è una realtà 
compiuta in sé, una individualità. Ciò che invece egli abita tra nascita e morte, cioè il 
corpo fisico ed eterico, di per sé non è una realtà; è parte della Terra intera e di un 
tutto ancora più grande. 

Con ciò arriviamo a qualcosa da considerare con maggior precisione. Devo 
sempre richiamare l’attenzione su un punto: le rappresentazioni che oggi ci si fa 
dell’uomo portano inconsciamente a considerarlo come un corpo solido. Si è 
consapevoli che l’uomo non è un corpo rigido, che ha una corporeità morbida, ma 
non ci si rende conto del fatto che l’uomo consiste fino a più del 75% di liquido, e 
che solo per la parte restante si può considerare come un essere che contiene in sé il 
solido-minerale. 

L’uomo è fino al 75% un essere d’acqua. Che cosa comporta il fatto di 
descrivere quest’organismo umano, come si fa di solito, in forme rigidamente 
definite? Si dice: qui c’è questa parte del cervello, qui si ha quest’organo e così 
via. Si fa come se questi organi, rigidamente delimitati, nella loro azione 
combinata producessero la vita di quest’organismo umano. Ma questo non ha 
nessun senso. 

Si tratta di prendere in considerazione anche questo: l’uomo, all’interno dei 
confini della sua pelle, è come acqua ondeggiante; ha un significato anche ciò che 
internamente è liquido in movimento, per cui non possiamo descrivere l’uomo 
come se fosse un corpo più o meno solido. Da un punto di vista scientifico-
spirituale questo ha un significato molto profondo. 

Infatti, se guardiamo alla componente solida, che ha un nesso con l’elemento 
minerale esterno, nell’organismo umano proprio questa componente ha una 
relazione con la Terra. Abbiamo constatato i più diversi rapporti dell’uomo con 
l’ambiente, ora vogliamo stabilire quale sia la relazione della sua componente solida 
con la Terra. Questa relazione esiste. 



19 
 

Invece, ciò che è componente liquida nell’uomo non ha relazione con la Terra, ce 
l’ha col mondo planetario esterno, principalmente con la Luna. Proprio come la Luna 
ha un nesso col sorgere della marea e delle onde – anche se non diretto, però un 
nesso indiretto sì, quindi un nesso con la conformazione della parte liquida della 
Terra –, così la Luna ha un nesso anche con quanto avviene nella parte liquida 
dell’organismo umano. 

Ieri abbiamo illustrato che, da un lato, c’è un’astronomia che vale per il Sole; così 
noi stessi, come organismo che comprende in sé il solido, siamo parte integrante di 
quest’astronomia. Abbiamo però anche illustrato che l’astronomia lunare è diversa 
dall’astronomia solare. E in quest’astronomia lunare noi siamo inseriti in modo tale 
che essa ha a che fare con la componente liquida del nostro organismo. Vediamo 
quindi che nel nostro corpo solido e nel nostro corpo liquido interagiscono forze 
diverse del cosmo. Questo ha però un significato ancora più ampio, che risiede nel 
fatto che sul nostro uomo solido ha un influsso indiretto ciò che noi chiamiamo Io, 
mentre sul nostro uomo liquido ha un influsso indiretto – e dico indiretto – ciò che 
noi chiamiamo corpo astrale. Anche ciò che come animico-spirituale agisce nella 
nostra organizzazione, entra in rapporto con tutte le forze del cosmo per mezzo 
della nostra corporeità. 

I movimenti del cosmo sono sempre stati oggetto di osservazione dal punto di vista 
delle più diverse concezioni del mondo. Se risaliamo alla cultura dell’antica Persia 
c’erano già indagini su tali movimenti. Poi ce n’erano perso i Caldei e anche presso gli 
Egizi. E non è privo di interesse – ho già citato cose simili in riflessioni che si 
ricollegano a questo – esaminare per una volta come questi Egizi si comportassero nei 
confronti dei movimenti del cosmo. 

Gli Egizi sono stati indotti da motivi del tutto materiali a studiare il rapporto della 
Terra con il cosmo extraterreno. La loro regione, infatti, dipendeva dalle inondazioni 
del Nilo e queste si presentavano quando il Sole aveva una determinata posizione 
nel cosmo. Questa posizione del Sole poteva venire stabilita in base alla posizione di 
Sirio, per cui gli Egizi erano già arrivati a farsi rappresentazioni sulla posizione del 
Sole rispetto alle stelle che oggi chiamiamo stelle fisse. Nelle comunità e nei misteri 
sacerdotali egizi erano state condotte estese ricerche sul rapporto del Sole con le 
altre stelle. 

Abbiamo già detto che gli Egizi sapevano bene che il Sole appare spostato ogni 
anno rispetto alle altre stelle nel cielo. Quando gli Egizi calcolavano come le stelle 
si muovono lungo il cielo – se in modo apparente o reale è ora indifferente – 
notarono che il loro movimento ha una certa velocità e che il movimento 
circolare del Sole (ellisse) ha anch’esso una certa velocità, ma non così grande 
come nel caso delle stelle. Il Sole resta un po’ indietro. 

Gli Egizi lo sapevano e calcolarono che il Sole, dopo 72 anni, resta indietro di un 
giorno; quindi, se una certa stella, che in un dato anno era sorta 
contemporaneamente al Sole, dopo 72 anni sorge di nuovo, non vedrà il Sole 
sorgere contemporaneamente a lei, ma 24 ore più tardi. Ogni stella che fa parte del 



20 
 

mondo delle stelle fisse, quindi ogni stella dello Zodiaco, dopo 72 anni ha preceduto 
il Sole di un giorno, di un intero giorno. Le stelle e il Sole compiono lo stesso 
cammino, ma il Sole, dopo 72 anni, resta indietro di un giorno. 

Se moltiplichiamo 72 per 360 otteniamo 25920 anni. Questo è un numero che 
abbiamo incontrato spesso. Dato che il Sole resta indietro, quello è il tempo che gli è 
necessario per tornare al punto di partenza avendo fatto il giro di tutto lo Zodiaco. 
Dopo 72 anni è rimasto indietro giusto di un grado, perché un cerchio ha 360 gradi. 
In base a questi 360 gradi gli Egizi ripartivano il grande anno che comprende 25920 
anni. Dividevano il grande anno in 360 «giorni», ma un tale giorno dura ben 72 anni. 
E cosa sono questi 72 anni? È la durata, in media, della vita umana. Alcuni diventano 
più vecchi, altri non altrettanto, ma questo costituisce un limite massimo per la vita 
umana. L’intero contesto nel cosmo, nell’universo, è costruito in modo da 
mantenere una vita umana per un giorno solare, la cui durata è di 72 anni. 

L’uomo si è emancipato dal nascere in un determinato periodo; può nascere in 
ogni momento, ma la sua vita qui, come uomo fisico, tra nascita e morte, si regola 
in base a questo giorno solare. Rileggendo la storia, si troverà che gli Egizi hanno 
adottato l’anno di 360 giorni, non di 365 e1/4 di giorno, come in realtà è. Finché, 
più tardi, la cosa fu talmente poco in sintonia col corso delle stelle, che sono stati 
introdotti gli altri 5 giorni. Ma qual è i motivo per cui gli Egizi originariamente hanno 
adottato l’anno di 360 giorni? 

Qui sono emerse condizioni singolari. I sacerdoti hanno parlato di un grande anno 
cosmico; per questo anno cosmico, un grado, cioè la 360ma parte, è un giorno 
cosmico di 72 anni. Nei misteri sacerdotali egizi si insegnava che l’uomo è connesso 
al cosmo in modo che la durata della sua vita corrisponde a un giorno dell’anno 
cosmico. Poiché l’uomo era parte del cosmo, nelle scuole misteriche gli si spiegava il 
suo rapporto col cosmo. 

Ma per le condizioni di decadenza di tutta l’evoluzione del popolo egizio, a tutta la 
massa di questa popolazione – e ciò apparve là nel modo più peculiare – non venne 
comunicato che cosa sia l’entità umana, quale sia il suo nesso col cosmo. Si pensò: 
una volta che gli uomini sanno di essere un’entità simile, inserita in tutto il cosmo 
così che la durata della propria vita è di un giorno nell’arco di un giro del Sole, si 
sentiranno talmente parte dell’universo da non lasciarsi governare, ognuno si 
considererà un membro del Cosmo. 

Che le cose stiano così dovevano saperlo solo le persone considerate delle guide. 
Gli altri uomini non dovevano avere una tale conoscenza del cosmo, dovevano avere 
solo una conoscenza del giorno. Questo è connesso con tutta la decadenza 
dell’evoluzione culturale egizia. E, se riguardo a molte altre cose era necessario che 
l’umanità immatura non fosse iniziata a certi misteri, proprio dalla cultura egizia 
questo principio fu esteso a quelle cose che davano potere alle guide, ai governanti. 



21 
 

Molto di quello che oggi impregna l’anima dell’uomo è giunto da sorgenti 
orientali. Anche il cristianesimo tradizionale contiene parecchi aspetti che 
originano da lì. 

Una forte ripercussione sul cristianesimo di Roma proviene proprio dal mondo 
egizio. Come il popolo egizio doveva rimanere all’oscuro riguardo al suo nesso con il 
cosmo, così, in certi ambienti della romanità vigeva questa concezione: il popolo 
deve restare ignaro del suo rapporto col cosmo e di come esso si sia verificato 
grazie al Mistero del Golgota. 

E perciò sorge una feroce lotta quando, da necessità culturali e interiori, viene 
posta attenzione al fatto che l’evento del Golgota non è qualcosa che si possa 
pensare senza un nesso con la restante concezione del mondo e che, anzi, deve 
trovarvi posto quando ci si rende conto che quello che è accaduto sul Golgota ha a 
che fare con tutto l’universo e la sua costituzione. Indicare il Cristo come lo Spirito 
del Sole, come abbiamo fatto noi, viene considerata la peggiore eresia. 

Solo che non bisogna credere che l’argomento non sia noto a certe guide che 
combattono quello che ho menzionato ora. Lo conoscono molto bene. Ma proprio 
come i sacerdoti egizi sapevano bene che l’anno non è di 360 giorni, ma di 365 e 
1/4, così certe persone sanno bene che col Mistero del Cristo si tratta del mistero 
solare; ma si vuole impedire che questa conoscenza necessaria all’umanità del 
presente le sia anche resa nota. 

Infatti è vero quello che ho detto ieri: la concezione materialistica del mondo 
è, per quella fazione, preferibile alla scienza dello spirito. Perché la visione del 
mondo materialistica ha anche conseguenze pratiche. Si tratta di conseguenze 
che a loro volta possono essere studiate raffrontando il tempo presente con 
l’antico mondo egizio. 

Abbiamo portato l’attenzione sul fatto che gli Egizi, riguardo alla loro cultura 
esteriore, erano dipendenti dal corso del Sole, quindi dal rapporto di ciò che è 
terrestre con quanto è celeste. Se la conoscenza del nesso degli eventi cosmici 
con la loro azione sulla coltivazione della regione restava riservata alla casta 
sacerdotale egizia, ormai al tramonto, questo significava un certo potere nelle 
loro mani. Perciò, chi in Egitto doveva prestare mano d’opera veniva istruito per 
ricevere le sue direttive dai sacerdoti dotati dell’adeguata conoscenza. 

Se il carattere della civiltà europea e americana resta così com’è, se la visione del 
mondo materialistica copernicana, col suo principio di Kant-Laplace, si mantiene, 
dovrà necessariamente sorgere un’immagine del mondo materialistica anche per i 
fenomeni terrestri, per quelli biologici, fisiologici e chimici. E tale immagine non ha 
nessuna possibilità di includere nella sua struttura un ordinamento morale, e 
nemmeno quella di includervi l’evento-Cristo. 

L’essere un seguace della concezione materialistica del mondo e al tempo stesso 
un cristiano è infatti una menzogna; è qualcosa che non può esistere, se si è onesti 
e sinceri. Perciò nella cultura europea e americana si dovettero necessariamente 
mostrare le conseguenze pratiche di questo conflitto tra il materialismo e ciò che 



22 
 

con tale concezione non ha nessun nesso, ovvero la visione morale del mondo, il 
contenuto della fede. 

Queste conseguenze si mostrarono nel fatto che le persone, che non avevano 
nessun motivo dettato da ragioni esteriori per essere interiormente disoneste, 
gettarono via la fede e adottarono un concetto materialistico del mondo anche per 
l’esistenza umana. Con ciò la visione materialistica del mondo divenne una visione 
sociale del mondo. Questo, però, nel suo ulteriore proseguimento comporterebbe 
per la cultura europea e americana che gli uomini abbiano solo una visione del 
mondo materialistica e non sappiano nulla di quel rapporto della Terra con le forze 
del cosmo di cui abbiamo già parlato ieri e sovente nei giorni passati. 

Ad una certa casta sacerdotale, però, resterebbe riservata la conoscenza del 
nesso col cosmo, proprio come alla casta sacerdotale egizia era rimasta la 
conoscenza dell’anno platonico, del grande anno cosmico. E questa casta 
sacerdotale potrebbe avere la speranza, e ce l’ha anche, di dominare poi il popolo 
che sotto il materialismo degenera barbaramente. 

È ovvio che oggi tali cose si possono dire solo per coscienziosità nei confronti 
della verità. E per coscienziosità nei confronti della verità bisogna dirle. Oggi, miei 
cari amici, bisogna che un certo numero di persone faccia l’esperienza che è 
necessario attribuire al mistero del Golgota il suo significato cosmico. 

Questo significato cosmico va riconosciuto da un certo numero di persone che poi 
si assuma la responsabilità che l’evento non resti nascosto all’umanità in Terra, e che 
essa si congiunga con lo spirito extraterreno che ha camminato in Palestina 
nell’uomo Gesù all’inizio del computo del nostro tempo. È necessario che venga 
raggiunta la conoscenza che da mondi extraumani è penetrato il Cristo nell’uomo 
Gesù di Nazareth; è necessario che essa venga scandagliata da un certo numero di 
uomini. 

Fa parte di una tale ricerca il superamento di quella mancanza di sincerità che 
oggi è di casa in ambito conoscitivo e di visione del mondo. Perché, che cosa si 
fa oggi? Da una parte ci si fa raccontare che la Terra si muove attorno al Sole 
lungo un’ellisse e sviluppatasi nella prospettiva della teoria di Kant-Laplace – e 
lo si sottoscrive. Poi ci si fa raccontare che all’inizio del computo del nostro 
tempo in Palestina è avvenuto questo e quest’altro. Si accettano queste due 
cose senza metterle in relazione, le si accetta e si pensa che questo non abbia 
conseguenze. 

Non è senza conseguenze, perché, quando la menzogna viene concepita 
coscientemente, è meno grave rispetto a quando la menzogna resta inconscia e 
abbassa l’uomo portandolo alla barbarie. 

Se osserviamo la menzogna, come si trova nella coscienza, vediamo che essa 
fuoriesce con la coscienza dal corpo fisico e dal corpo eterico ogni volta che ci 
addormentiamo. Risiede quindi nell’essere privo di spazio e tempo, è presente 
nell’essere eterno allorché l’uomo è immerso nel sonno senza sogni. Qui viene 
preparato tutto quello che in futuro può nascere dalla menzogna, vale a dire viene 



23 
 

preparato tutto quello che può correggere di nuovo la menzogna quando essa 
risiede nella coscienza. 

Se invece la menzogna risiede nell’inconscio, resta col corpo fisico e il corpo eterico 
nel letto. Qui, quando l’uomo durante il sonno non riempie il suo corpo fisico ed 
eterico, essa appartiene al cosmo, non solo al cosmo terrestre, ma al cosmo intero. 
Qui essa lavora alla distruzione di tutto il cosmo, soprattutto alla distruzione 
dell’umanità stessa. La distruzione dell’umanità stessa comincia qui. 

A ciò che minaccia l’umanità si sfugge solo con la tensione verso l’interiore 
veracità sulle più alte questioni dell’esistenza. Proviene dagli impulsi del nostro 
tempo un monito all’umanità, affinché riconosca questo: un’astronomia di stampo 
materialistico, che non sa nulla del fatto che in un momento preciso è avvenuto 
l’evento del Golgota, non può continuare ad esistere. 

Qualsiasi astronomia che nella struttura del cosmo includa la Luna e il Sole invece 
di far confluire le due correnti, ma in modo che restino due correnti separate, non è 
nient’altro che un’astronomia pagana, non è una astronomia cristiana. Perciò, dal 
punto di vista cristiano, va respinta ogni teoria dell’evoluzione che spieghi il mondo 
solo in modo unitario. 

Nel ripercorrere la mia Scienza occulta vediamo che, quando dopo l’epoca 
saturnia viene descritta quella solare che divide la corrente unica in due correnti, 
queste poi interagiscono. Abbiamo allora appunto le due correnti. Se invece si fa 
una descrizione come la si fa di solito, s’impiegano concetti secondo la mentalità di 
uno sviluppo pagano. E questo fin nei dettagli. 

Pensiamo solo a quando l’odierna teoria dell’evoluzione d’intonazione darwiniana 
descrive lo sviluppo delle forme organiche; essa afferma: prima c’erano forme 
organiche semplici, poi più complesse, poi ancora più complesse, e così via fin su 
all’uomo. Ma non è così, bensì, se prendiamo l’uomo e ne facciamo due parti, solo la 
sua testa costituisce lo sviluppo ulteriore delle forme animali inferiori. Quello che 
l’uomo ha come testa è proprio lo sviluppo ulteriore delle forme animali inferiori. 
Quello che è annesso alla testa, invece, è sorto solo più tardi. 

Quindi non dobbiamo dire che nel nostro midollo spinale abbiamo qualcosa che si è 
trasformato nel capo, ma dobbiamo dire: il nostro capo è sorto da forme precedenti 
che erano simili alla colonna vertebrale, ma la colonna vertebrale di oggi non ha 
niente a che fare con questo sviluppo, è un’aggiunta successiva. E da una colonna 
vertebrale che si è formata in modo diverso origina ciò che è l’attuale organizzazione 
del capo. 

Lo menziono per coloro che si sono occupati della teoria della discendenza. Lo 
menziono in modo che si veda che una linea diretta conduce dalle osservazioni sul 
cosmo alle osservazioni di ciò che è presente nell’evoluzione dell’umanità e affinché 
vediamo che è necessario che la scienza dello spirito porti luce in tutti i campi del 
sapere e della vita. La faccenda non può andare avanti così come si è sviluppata la 
scienza negli ultimi secoli, sotto l’influsso della visione materialistica del mondo che, 
a sua volta, è figlia della concezione materialistica del cristianesimo. 



24 
 

Il materialismo lo si deve allo sviluppo di stampo materialistico della concezione 
cristiana del mondo. Bisogna ripristinare l’insegnamento del Cristo cosmico contro la 
materializzazione di questo stesso insegnamento. È il compito più importante 
dell’epoca. E finché non si riconoscerà che questo è il compito più importante del 
tempo, non si potrà fare chiarezza in nessun campo. 

Oggi ho voluto spiegare qualcosa che ci rende possibile riconoscere più 
profondamente perché avversari malevoli si rivolgano con una tale ferocia contro 
quello che, muovendo da un’interiore necessità, deve fare ingresso nel mondo. E 
ho dovuto associare tutta questa trattazione alla cosmologia. 

Continueremo con questa trattazione il prossimo venerdì alle 4, qui. sabato e 
domenica ci sarà lo stesso programma riguardo ai tempi, come oggi. Martedì la 
signorina Mathes terrà una conferenza sul tema “Che cosa può ancora significare 
per noi, oggi, la filosofia?”. 

 



25 
 

Terza conferenza 

ASPETTI DELLA NATURA E DELL’ETICA 

Come l’uomo finisce col diventare «effetto collaterale» degli eventi di natura 

 

Dornach, 14 Maggio 1920 

Miei cari amici! 
L’essenziale delle prossime considerazioni deve consistere nel riconoscere come 

le due correnti – quella pagana e quella cristiana – confluiscano nella nostra vita, 
come interagiscano e come si connettano con ciò che è avvenuto nell’universo 
intero. 

Per entrare un po’ più profondamente in questo, è necessaria anche oggi una 
specie di premessa. Si tratta di scindere nel modo più preciso possibile, di 
distinguere il più possibile l’una dall’altra la visione del mondo pagana, nel senso più 
ampio – che non solo è alla base della nostra concezione del mondo, e tale deve 
essere –, e la visione del mondo cristiana che fino ad oggi, stando alla sua realtà, è 
penetrata nell’animo umano solo in minima parte. 

Si tratta di considerare bene una delle cose che ho sottolineato spesso qui: oggi 
siamo giunti ad una coesistenza priva di rapporto tra ciò che possiamo chiamare 
immagine scientifico-naturale del mondo e ciò che possiamo chiamare concezione 
morale del mondo, di cui è parte anche la concezione religiosa del mondo. Più di 
quanto l’individuo possa esserne cosciente, per lui, uomo di oggi, i fatti scientifico-
naturali e quelli morali sono due cose molto lontane l’una dall’altra; sono aspetti che 
egli non è in grado di collegare se, dal punto di vista dell’odierna concezione del 
mondo, vuole essere pienamente onesto con se stesso. 

Questo è proprio il motivo per cui una gran parte della teologia avanzata del 
19° e del 20° secolo non ha più una cristologia. Ho già portato l’attenzione sul 
fatto che ci sono libri, come L’essenza del cristianesimo9 di Adolf Harnack, in cui 
non c’è proprio ragione di citare il nome Cristo. Perché quello che si presenta 
come «Cristo» non è altro che la divinità che nell’Antico Testamento compare 
come Jahve o Jehova. Non c’è nessuna differenza tra l’essere che Harnack 
chiama Cristo e il Dio Jahve; voglio dire che non c’è nessuna differenza tra ciò 
che si dice sull’Essere Cristo e ciò che dicono su Jahve quanti aderiscono alla 
visione del mondo vetero-testamentaria. 

Se prendiamo la rappresentazione che molti uomini di oggi hanno del Cristo e 
la accostiamo con il concetto che essi hanno della vita, non c’è proprio ragione 
che parlino di Cristo e di cristianesimo. Perché, se qualcuno parla di Cristo e di 
cristianesimo e, per esempio, concepisce il nazionalismo come fanno molti 
                                                      
9 Adolf Harnack, L’essenza del Cristianesimo (Lipsia 1900) 



26 
 

contemporanei, è una totale contraddizione. Queste cose non colpiscono l’uomo 
di oggi soltanto perché egli evita di trarre coraggiosamente le conseguenze da 
quel che gli si presenta attualmente. 

Tra la visione scientifico-naturale delle cose e quella cristiana c’è il più 
profondo divario, il più profondo abisso. Ed è il compito più importante della 
nostra epoca creare un ponte su questo abisso. La visione scientifico-naturale è 
veramente solo una figlia del 19° secolo, ed è bene non caratterizzare le cose 
sempre solo in astratto, ma esaminarle entrando anche un po’ nel concreto. 

Ho spesso citato il nome di una personalità di spicco del 19° secolo che ci aiuta 
subito a capire in modo assolutamente preciso la concezione scientifico-naturale. 
Si tratta di Julius Robert Mayer, a cui noi associamo la concezione scientifica del 
19° secolo, anche se, riguardo a lui, ciò è per molti aspetti fuorviante. 

Comunemente si dice sempre che a Julius Robert Mayer risale l’enunciato della 
conservazione dell’energia. Detto in modo più preciso, ciò vuol dire che l’universo 
contiene in sé una somma costante di energie che non possono venire 
aumentate e diminuite, e che si trasformano solo l’una nell’altra. Calore, energia 
meccanica, elettrica e chimica si trasformano l’una nell’altra, ma la somma della 
quantità di energia presente nell’universo resta sempre la stessa. 

Così pensa oggi, ovviamente, ogni fisico. Anche se le persone, a livello di 
coscienza ordinaria, non prestano attenzione a questa legge della conservazione 
dell’energia e della materia, sui fenomeni della natura ragionano come se si 
potesse ragionare solo sotto l’influenza di tale legge. Possiamo immaginarci che 
nel pensare e nell’agire di un essere vivente possa esistere qualcosa che 
corrisponde a un certo principio, senza che questo essere sia in grado di 
spiegarsi tale principio. 

Se volessimo spiegare ad un cane che una doppia quantità di carne deriva dal 
fatto di prendere semplicemente il quantitativo due volte, non potremmo farlo, il 
cane non potrebbe portarlo a coscienza in sé. Nella pratica, però, agirà in base a 
questo principio, se ha la scelta di azzannare un pezzo di carne piccolo o uno 
grande il doppio. Normalmente azzannerà il quantitativo doppio, se le condizioni 
sono uguali. 

Così, si può stare sotto l’influsso di un principio senza darsi spiegazioni sul 
principio come tale nella sua forma astratta. La maggior parte delle persone non 
pensa alla legge della conservazione della materia e dell’energia, ma siccome a 
scuola viene insegnata, si rappresenta tutta la natura come se questa legge 
esistesse. 

È interessante da osservare il modo in cui si esternava la mentalità di 
quell’uomo quando voleva a tutti i costi imporre questa concezione ad altri che 
ancora non la pensavano come lui. 



27 
 

Julius Robert Mayer aveva un amico che in una specie di memoriale ha 
segnato diversi colloqui avuti con lui10. Vi racconta un fatto interessante; un fatto 
grazie al quale si può inquadrare bene la mentalità del pensatore scientifico-
naturale del 19°secolo. Prima di tutto vorrei menzionare quanto segue per 
caratterizzare qualcosa nel concreto. 

Julius Robert Mayer era talmente addentro in tutta questa mentalità che lo 
portava all’idea della conservazione dell’energia, del mero trasformarsi di una 
forza in un’altra, che normalmente, quando incontrava un amico per strada, non 
poteva far altro che dirgli già da lontano: «Dal nulla non viene nulla». Nella 
dissertazione originaria del 1842 di Mayer, proprio all’inizio si trova l’espressione: 
la causa equivale all’effetto11. In testa al suo scritto del 1845 ritorna sempre la 
frase: dal nulla non viene nulla (Ex nihilo nihil fit)12. Saltò anche fuori che Mayer fece 
visita a questo amico – si chiamava Rümelin –, bussò, aprì la porta e gridò: «Dal 
nulla non viene nulla!». Questo fu il motto prima del saluto, tanto Julius Robert 
Mayer era profondamente convinto di questo «dal nulla non viene nulla». 

Rümelin racconta quindi di un interessantissimo colloquio che ebbe luogo una volta. 
Poiché Rümelin non sapeva ancora molto di questa legge della conservazione 
dell’energia, bisognava spiegargli di cosa veramente si trattasse. Allora Mayer disse a 
Rümelin: se due cavalli tirano una carrozza – Mayer era di Heilbronn, il suo 
monumento si trova ancora oggi lì – e avanzano, qual è l’effetto? E Rümelin rispose: 
ebbene, l’effetto è che coloro che stanno in carrozza, a mio parere, arrivano fino 
Öhringen. Mayer aggiunse: e se a metà viaggio fanno marcia indietro e tornano, 
rientrando nuovamente a Heilbronn, senza aver fatto qualcosa a Öhringen? Allora 
Rümelin ribatté: allora è così che un percorso ha vanificato l’altro e perciò 
apparentemente non c’è nessun effetto, tuttavia il vero effetto è che le persone da 
Heilbronn sono andate a Öhringen, e di nuovo tornate indietro a Heilbronn. 

No – disse Julius Robert Mayer – questo è solo un effetto collaterale che non ha 
nulla a che fare con quello che è veramente successo. Quello che è avvenuto con 
l’impiego di energia da parte dei cavalli è qualcosa di completamente diverso. È che 
attraverso l’impiego di questa energia da parte dei cavalli, primo, i cavalli stessi si 
sono riscaldati, si sono surriscaldati. Secondo, sono diventati più caldi gli assi della 
carrozza attorno a cui si muovono le ruote. Terzo, se con un buon termometro 
venissero misurati i solchi sul terreno su cui sono passate le ruote, troveremmo 
che dentro i solchi il calore è un po’ maggiore rispetto ai due bordi. È questo il 
vero effetto. Anche le materie presenti nei cavalli si sono consumate col 
metabolismo. Tutto questo è il vero effetto. Il resto, che le persone siano andate 
da Heilbronn a Öhringen e siano tornate indietro, tutto questo è la motivazione, è 
l’effetto secondario. Non è ciò che è realmente avvenuto fisicamente. 
                                                      
10 Gustav Rümelin, Reden und Aufsätze, Nuovo Fascicolo (Friburgo e Tubinga 1881), II Saggio, 4. Ricordo su Robert 
Mayer 
11 Annali di chimica e farmacia, Hrsg. F. Wöhler e J. Liebig (Heidelberg 1842), secondo quaderno. «Bemerkungen über 

die Kräfte der unbelebten Natur», di J. R. Mayer 
12 J. R. Mayer, Die Organische Bewegung in Ihrem Zusammenhange Mit Dem Stoffwechsel (Heilbron 1845) 



28 
 

Vero fenomeno fisico è l’energia dei cavalli trasformata, la trasformazione in calore 
rilevato nei cavalli e in calore rilevato negli assi della carrozza. È il consumo del 
lubrificante se si lubrificano le ruote, è il riscaldamento dei solchi sulla strada e così 
via. E se lo si misura tutto – Julius Robert Mayer ha misurato tutto e ha fornito i valori 
corrispondenti –, allora l’energia impiegata dai cavalli è tutta trapassata in questo 
calore. Tutto il resto è effetto collaterale. 

Naturalmente, questo ha una conseguenza per la nostra visione. Ecco da dove 
alla fin fine bisogna dire: sì, nel senso dello stretto ragionamento scientifico-naturale, 
bisogna separare chiaramente il fatto naturale da tutto quello che è «effetto 
collaterale». Perché, nell’ottica del 19° secolo, questo effetto secondario non ha 
niente a che fare con quanto è avvenuto in natura. Esso aleggia soltanto, in certo 
qual modo, sull’evento naturale. 

Ma se domandiamo: e dove si manifesta tutto quello che chiamiamo ordinamento 
morale del mondo? Dov’è che si estrinseca tutto quello che chiamiamo valore e 
dignità umana? Di certo non nel fatto che l’energia dei cavalli impiegata si trasforma 
nel calore rilevato negli assi della carrozza, anzi, qui «l’effetto collaterale» è la cosa 
principale! 

Ma in tutto quello che viene assunto come osservazione scientifico-naturale, 
questo effetto collaterale viene completamente dimenticato. 

Gli uomini del 19° secolo – e Kant13 già nel 18° secolo – hanno tratto concezioni sul 
divenire dell’universo semplicemente dai principi che Mayer ha strettamente 
circoscritto, separando tutto quello che fa parte solo della natura da quello che è 
«effetto collaterale». 

Chi esamini normalmente questa cosa, dirà: l’universo deve essere costruito 
partendo da principi che vengono riconosciuti come principi naturali. E tutto quello 
che, per esempio, è avvenuto per mezzo del cristianesimo è un effetto collaterale 
proprio come lo è il fatto che le persone siano andate con la carrozza da Heilbronn a 
Öhringen. Per la visione scientifico-naturale non viene nemmeno preso in 
considerazione che cosa abbiano fatto lì le persone. 

Ma chiediamoci: non si incrociano di nuovo queste due correnti? Supponiamo che 
Rümelin non si fosse subito accontentato, ma avesse fatto la seguente obiezione – so 
che per il fisico di oggi non è un’obiezione valida, ma per la formazione di una visione 
complessiva, lo è –, supponiamo che avesse detto: se la ragione per cui le persone 
che sono andate da Heilbronn a Öhringen non ci fosse stata, i cavalli non avrebbero 
impiegato la loro energia! Tutta la trasformazione in calore non sarebbe avvenuta, 
oppure sarebbe avvenuta in tutt’altro luogo e in un altro contesto! 

Quello che è avvenuto va osservato in senso scientifico-naturale, in modo che si 
applichi solo su quanto non porta fino alla causa prima per cui è successo. Tutto 
questo non sarebbe avvenuto se le persone non avessero pensato di fare 
qualcosa a Öhringen. Quindi, ciò che la scienza naturale deve considerare come 

                                                      
13 Immanuel Kant, Storia universale della natura e teoria del cielo (Lipsia 1755) 



29 
 

un effetto secondario interviene, e interviene appunto in un evento che si verifica 
in natura. 

Oppure supponiamo che le persone avessero fatto qualcosa ad Öhringen ad 
un’ora ben precisa, che gli assi della carrozza fossero diventati non solo caldi, ma 
se ne fosse rotto uno e le persone non avessero potuto continuare il viaggio. Allora, 
quanto sarebbe successo in quel caso, cioè la rottura di un asse, ovviamente 
sarebbe spiegabile anche in senso scientifico-naturale, ma ciò che sarebbe 
accaduto per via di un evento naturale, il fatto cioè che non possa verificarsi 
qualcosa che avrebbe dovuto succedere, questo dipenderebbe da circostanze – lo 
si può facilmente immaginare – a loro volta strettamente conseguenza di altri 
processi di natura che, per via di tali circostanze, sarebbero stati scatenati. 

Così vediamo che, pur rimanendo solo sul piano della logica, qui sorgono degli 
interrogativi molto importanti e gravi. E a questi interrogativi che si presentano qui 
– questo bisogna dirlo –, se si parte dalla concezione del mondo in cui oggi 
l’individuo, con le premesse ella nostra educazione, si riconosce sinceramente, non 
si può affatto dare risposta senza la scienza dello spirito. Questi interrogativi non 
possono essere assolutamente soddisfatti. 

Infatti, prima che fosse impartito al pensiero scientifico-naturale l’indirizzo che con 
Mayer ha solo portato a una tale esattezza, non c’era quella decisa linea di 
separazione tra il pensiero scientifico-naturale e il pensiero morale. Se prendiamo 
ancora il 12°, 13° secolo, le cose che gli uomini avevano da dire sull’ordinamento 
morale e su quello naturale risuonavano l’una nell’altra continuamente. 

Gli uomini oggi non leggono più con attenzione, anzi, perfino quando prendiamo 
tali scritti – dai tempi remoti non ci sono molte cose che siano arrivate fino ai 
nostri giorni completamente inalterate –, quando prendiamo tali scritti che sono i 
residui delle vecchie concezioni, scopriremo ovunque la dimostrazione che nei 
tempi addietro la morale è scesa fin nell’ordinamento fisico e quest’ultimo si è 
elevato fino alla morale. 

Ci basti solo leggere negli scritti di Basilio Valentino14, già piuttosto alterati, ma 
pur sempre ancora leggibili, ciò che egli scrive sui metalli, sui pianeti e sui farmaci. 
Quasi ad ogni riga ci imbatteremo in aggettivi qualificativi attribuiti ai metalli – 
metalli buoni o cattivi, intelligenti, ecc. –, che ci mostrano che perfino in questo 
ambito viene immesso qualcosa del pensiero morale. 

Certo, questo non può essere il caso oggi. Perché, dopo che l’astrazione è arrivata 
tanto avanti da aver separato il fenomeno naturale da tutto quello che è «effetto 
collaterale», come ha fatto Mayer, non si può affermare che sia per bontà degli zoccoli 
del cavallo in moto il fatto che consumino il lubrificante della carrozza col calore 
sviluppato col movimento. In questa cornice scientifico-naturale non è possibile 
introdurre categorie morali. Qui i due ambiti, quello naturale e quello morale, sono 
separati l’uno dall’altro. 

                                                      
14 Basilius Valentinus, alchimista tedesco del 15° secolo 



30 
 

E se gli eventi del mondo fossero così come viene descritto da questo modo di 
pensare, l’uomo non potrebbe nemmeno esistere nel nostro mondo. L’uomo non ci 
sarebbe proprio. Perché, per esempio, qual è la causa della forma fisica dell’uomo? 

Parlando della figura fisica dell’uomo chiedo di prendere sul serio l’espressione 
«figura umana». Gli scienziati di oggi non prendono sul serio questa definizione. 
Come mai? Si comportano così, ad esempio. Fanno all’incirca come hanno fatto 
Huxley15 o altri: contano le ossa dell’uomo, le ossa degli animali superiori e dal 
numero che ne ricavano deducono che l’uomo è solo di un gradino superiore 
all’animalità. Oppure contano i muscoli e così via. 

Abbiamo sempre fatto notare che l’essenziale per la figura è che la spina dorsale 
degli animali è orizzontale, quella umana è verticale. Anche se certi animali si 
mettono eretti, non è la cosa essenziale per loro; l’essenziale è la spina dorsale 
orizzontale e tutta la figura dipende da questo. Quindi vi prego di prendere molto 
sul serio quel che voglio esprimere col termine figura umana. Dov’è che nel cosmo 
dobbiamo cercare la causa fisica di questa figura dell’uomo? 

In queste considerazioni abbiamo già evidenziato questo punto: il cielo stellato, 
che qui vogliamo disegnare schematicamente come Zodiaco con le sue 
costellazioni, si muove attorno alla Terra, e anche il Sole, se apparentemente o in 
realtà, ora qui ci è indifferente. Quindi il Sole percorre lo stesso cammino. 

Ma se consideriamo che il Sole sposta ogni anno il punto in cui sorge a 
primavera, e che ogni anno resta indietro di un piccolo tratto rispetto alle stelle, 
arriviamo ad un fatto straordinariamente importante. 

Si constata tutto questo spostamento in là del punto primaverile rispetto alle 
stelle per il fatto che la costellazione, se la si esamina in un certo anno, nell’anno 
seguente sorge prima del Sole e tramonta prima. Questo ci dice che il Sole resta 
indietro. E abbiamo sottolineato che già gli Egizi sapevano che, se si divide l’orbita 
in 360 gradi, dopo 72 anni il Sole resta indietro di un grado o di un «giorno» 
rispetto alle stelle. In 360 volte 72 anni, che sono 25920 anni, il Sole resta indietro 
di un’intera orbita, vale a dire, ritorna alla stella con cui 25920 anni prima era 
sorto. 

Abbiamo quindi il fatto che nell’universo le stelle – e, come detto, non vogliamo 
ora occuparci se sia apparente o reale – compiono un giro, e che anche il Sole lo 
fa. Ma il fatto importante è che il Sole va più piano, resta indietro di un grado dopo 
72 anni, un grado dell’intero cerchio zodiacale. Questi 72 anni sono la durata 
normale della vita umana. Quindi l’uomo vive 72 anni, proprio quel lasso di tempo 
durante il quale il Sole, rispetto alle altre stelle, resta indietro nell’orbita cosmica di 
un grado o giorno. 

Oggi non abbiamo più il giusto sentimento per queste cose, miei cari amici. 
Ancora nei misteri ebraici il maestro diceva ai suoi discepoli, in modo che si 
imprimesse molto profondamente: Jahve è colui che fa sì che il Sole resti indietro 

                                                      
15 Thomas H. Huxley, Prove della posizione dell'uomo nella natura (Londra 1863) 



31 
 

rispetto alle stelle. E con la forza che il Sole trattiene, Jahve sviluppa la figura 
umana che è immagine sua. 

Quindi, attenzione: le stelle viaggiano più velocemente, il Sole più lentamente. 
Qui agisce una forza che causa la differenza di velocità. E questa forza, che procura 
la differenza di velocità, secondo gli antichi misteri è la stessa forza che produce la 
figura umana. L’uomo è così nato muovendo dal tempo e deve la sua esistenza alla 
differenza di velocità tra il giorno cosmico siderale e il giorno cosmico solare. 

Col nostro linguaggio di oggi diremmo: se il Sole non fosse nel cosmo, se fosse 
una stella come le altre, se procedesse con la stessa velocità delle altre stelle, 
quale sarebbe la conseguenza? La conseguenza sarebbe che le potenze luciferiche 
alla fine sarebbero le sole a dominare. Il fatto che le potenze luciferiche non 
regnino da sole nel cosmo, ma che l’uomo sia in condizione, con tutta la sua entità, 
di sottrarsi ad esse, è dovuto al fatto che il Sole non ha la stessa velocità delle 
stelle, anzi, resta indietro. Il Sole non ha la velocità di Lucifero, ma quella di Jahve. 

E di nuovo, se ci fosse solo la velocità del Sole e non quella delle stelle, l’uomo 
non potrebbe arrivare con la sua comprensione a precorrere la sua evoluzione. E 
questo non andrebbe nemmeno di pari passo con l’evoluzione complessiva 
dell’uomo. 

Nel nostro tempo tutto questo è particolarmente vistoso. Quando si prende 
seriamente la scienza dello spirito, si sa bene che a 36 anni si capiscono certe cose 
che a 25 ancora non si possono afferrare. Per capire con più sicurezza certe cose 
bisogna viverle. Oggi lo si am-mette poco, perché l’uomo a 25 anni si sente già 
arrivato. Ma è pronto solo con l’intelletto, non con l’esperienza. L’esperienza va più 
piano dell’intelletto. Se si riflettesse che il vissuto è meno veloce dell’intelletto, i 
giovanissimi non avrebbero già il loro punto di vista. Saprebbero che non sono in 
grado di avere la prospettiva per la quale occorre l’aver vissuto un po’. 

L’intelletto procede con le stelle, l’esperienza col Sole. E se prendiamo la cosa in 
modo da prospettarci una vita umana di 72 anni, durante la quale non subentrino 
eventi fondamentali per mezzo dei quali l’individuo possa invecchiare di più o di 
meno, ci diremo: tale vita dura finché il Sole col suo punto primaverile non è 
retrocesso di un grado. Dura tanto così. 

E perché ha questa durata? La ragione risiede in una sottigliezza cosmica, ma 
con questa premessa vi prego di seguirmi anche in questo campo. 

Se in un certo anno si assiste ad un’eclissi lunare, c’è una determinata data in 
cui essa si presenta. Dopo circa 18 anni questa eclisse si ripresenta alla stessa 
data, ovvero con la stessa costellazione. Si tratta di un ritmo periodico nelle eclissi 
lunari che abbraccia 18 anni. 72 anni diviso 4 fa 18, che è giusto 1/4 di un giorno 
cosmico, ed è giusto 1/4 della vita umana. L’uomo, se posso esprimermi così, 
risente nella sua vita di 4 simili eclissi lunari. Perché? Perché nel cosmo tutto è 
numericamente armonioso. 

Mediamente l’uomo in un’esistenza ha non solo 72 anni di vita, cioè 4 volte 18 
anni, ha anche in un minuto 18 respiri e 72 pulsazioni, il che si rapporta alla sua 



32 
 

attività ritmica cardiaca. Sono di nuovo 4 volte 18 pulsazioni. Questo rapporto 
numerico che nel cosmo si esprime col fatto che questo ritmo sta tra il periodo di 
Saro e quello del Sole – il periodo di 18 anni lo si chiamava periodo caldaico di 
Saro 16  perché i Caldei per primi l’hanno interpretato – ebbene, questo stesso 
rapporto numerico e ritmico c’è anche nell’uomo, nella sua mobilità interna tra 
respiro e pulsazione. 

Non a caso Platone diceva: Dio geometrizza, matematizza17. Consideriamo che 
in ragione del quarto che investe la nostra attività respiratoria, noi dobbiamo 
ripartire il respiro in modo che non coincida con le pulsazioni, ma sia quattro volte 
più veloce. E questo corrisponde al fatto che nei nostri 72 anni di vita, a cui sono 
associati la nostra attività cardiaca e le nostre pulsazioni, noi risentiamo del periodo 
di Saro 4 volte, come nella nostra attività respiratoria abbiamo contenuto l’attività 
cardiaca quattro volte. La nostra organizzazione umana è costruita completamente 
sul cosmo. 

Ne potremo riconoscere il significato, però, solo se prendiamo in esame 
ancora un altro nesso. 

Procediamo con quello che abbiamo illustrato in una delle ultime trattazioni: il 
movimento della Luna, la sua rotazione attorno al proprio asse, e solo ai suoi lati, se 
ci atteniamo non al giorno solare, ma al giorno sidereo. Se prendiamo il tempo 
sidereo, per la rotazione della Luna si considera un periodo più breve di circa 27 
giorni. Abbiamo detto: la Luna gira su se stessa in modo che la sua rotazione non 
combacia col tempo di rotazione del Sole, ma col tempo delle stelle. 

Noi possiamo venire a capo del movimento della Luna solo se non lo ascriviamo 
al movimento del Sole, ma al movimento delle stelle. Il movimento del Sole è quindi 
estraneo al sistema a cui appartengono la Luna e le Stelle. Noi siamo all’interno del 
cosmo in modo da essere coordinati da un lato al movimento della Luna e delle 
stelle, e dall’altro al movimento del Sole. 

Qui vediamo l’astronomia solare e quella siderale separarsi l’una dall’altra. 
L’ultima volta abbiamo detto: non possiamo farcela se abbiamo solo una 
astronomia, perché gettiamo tutto in confusione. Possiamo venirne a capo se non 
ci limitiamo ad una astronomia, ma ci diciamo: da un lato c’è il sistema delle stelle 
che comprende in sé anche la Luna, e dall’altro c’è il sistema a cui appartiene il 
Sole. Si compenetrano reciprocamente, interagiscono, ma non siamo nel giusto se 
applichiamo ad entrambe uguali ordini di leggi. 

Quando ammetteremo che ci sono due astronomie completamente diverse, ci 
diremo: la situazione entro cui ci troviamo, in quanto situazione cosmica, ha due 
correnti. Ma noi vi siamo talmente inseriti che queste due correnti, proprio in noi 
esseri umani, confluiscono. In noi uomini convergono. E cosa avviene con ciò in noi? 

                                                      
16 Questo periodo corrisponde a 18 anni e 11 giorni. Si differenzia dal ritmo dei nodi lunari che durano 18 anni e 7 mesi 
17 Plutarco (Quaestiones convivales, VIII volume, 2a Questione) pone il quesito: «Come si spiega l’affermazione di Platone 
che Dio geometrizza continuamente?» Nessuno poteva entrare nella scuola platonica senza aver frequentato un corso di 
matematica. La parola greca per ‘scolari’ vale quanto ‘matematici’ 



33 
 

Supponiamo che in noi, esseri umani, avvenga solo ciò che fa valere lo scienziato 
naturale di oggi. Allora – se lo rappresento schematicamente – nell’organismo 
umano succederebbe di tutto, trasformazioni di sostanze e così via. Queste 
investirebbero l’intero organismo e anche il cervello; investirebbero i rispettivi 
sensi. Ma se tutte le trasformazioni di sostanze che hanno luogo nell’organismo, e 
che si trovano nel cosmo come ho descritto ora, si estendessero anche al cervello, 
che cosa ne deriverebbe? La conseguenza sarebbe che non avremmo mai la 
coscienza di essere nell’attività pensante! 

Dovremmo dire che ossigeno, ferro, le altre sostanze, anidride carbonica e via 
dicendo, nei loro reciproci rapporti, «pensano» in noi. Ma questo non l’abbiamo 
come dato di fatto della coscienza, non si può dire proprio che lo abbiamo come 
stato di coscienza. Come realtà di coscienza noi abbiamo un contenuto della 
nostra vita animica. Tale contenuto non potrebbe affatto esserci in base a nessun 
altro presupposto che questo: che tutto questo processo materiale qui in alto 
(nella testa vengono disegnate delle linee) si demolisca, si annulli, che non ci sia 
nessuna conservazione di energia e di materia, bensì, attraverso la demolizione 
della sostanza, viene fatto posto allo sviluppo della vita di pensiero. 

L’uomo è l’unico scenario in cui ha luogo un annientamento della materia. Nella 
nostra epoca in cui non si sviluppa affatto una conoscenza dell’umano, bensì si 
considera solo ciò che è al di là dell’umano, non si arriva a questo. 

Se noi presupponiamo che dopo 72 anni il Sole sia restato indietro di un 
grado nell’orbita celeste, c’è una differenza di velocità tra il movimento delle 
stelle e il movimento del Sole. Entrambe le cose agiscono in noi, entrambe 
confluiscono in noi. 

E se ci rappresentiamo che la formazione della nostra testa viene dal cielo 
stellato e che noi «guardando la luce del mondo» veniamo accolti dal movimento 
del Sole, dobbiamo dirci: in noi c’è continuamente la tendenza a contrastare la 
maggiore velocità delle stelle con una velocità minore. Viene contrastato ciò che le 
stelle creano in noi. E qual è l’effetto di questo contrastare? 

L’effetto di questo contrasto è la demolizione di ciò che le stelle producono 
materialmente in noi, la demolizione della mera sostanza materiale che si verifica 
grazie all’azione del Sole. 

Se come uomini ci muovessimo per il mondo solo al passo delle stelle, 
viaggeremmo con loro e saremmo soggetti alle leggi materiali dell’universo. Ma 
non lo facciamo. Le leggi solari remano contro, ci fanno fare marcia indietro. È 
qualcosa in noi che ci trattiene. Lo si può anche misurare – questo calcolo non 
posso farlo qui, sarebbe troppo lungo. 

Se qui c’è un movimento [v. disegno, a destra, colonna bianca, pag. 60], quindi 
una corrente scorre con una certa velocità, e questa corrente confluisce con 
un’altra, col presupposto che quest’ultima corrente non scorra così, ma all’opposto 
[2 frecce in giù e due in su] – se queste due correnti procedono così, poi 
confluiscono l’una nell’altra (stasi nel mezzo). 



34 
 

Immaginiamoci un vento che turbina con una certa velocità dall’alto in basso, e un 
altro che soffia dal basso in alto, ed essi vorticano assieme (in centro, in basso). 
Supponendo quindi la differenza di velocità tra la corrente che scende dall’alto e quella 
che sale verso l’alto, e che la corrente ascensionale si comporti verso quella che scende 
in modo che ne risulti la stessa differenza di velocità esistente tra il tempo sidereo e il 
tempo solare, allora, se le due vorticassero assieme, attraverso il turbinio sorgerebbe 
una compressione che porta ad una determinata forma. 

Quindi l’una vortica in giù, l’altra vortica in su e urta con una maggiore velocità 
all’interno – da sopra verso sotto c’è la velocità minima. Con l’impatto c’è una 
compressione, si crea una certa forma. E in questa figura possiamo riconoscere 
l’abbozzo di forma, il contorno del cuore umano, prescindendo da tutto quello che 
altrimenti lo intralcia (io faccio solo lo schema). 

Attraverso l’incontro della corrente siderea e della corrente solare, quella di Lucifero e 
quella di Jahve, è possibile costruire la forma del cuore umano. Questa figura del cuore 
umano sorge da rapporti del cosmo. Non appena ammettiamo che il movimento del 
Sole è l’espressione di un movimento più lento che va incontro al movimento più rapido 
delle stelle, in questi due movimenti abbiamo la conferma lampante che da questo nasce 
la forma del cuore. A ciò è annessa la restante forma umana. 

Da questo vediamo quali misteri siano nascosti nel cosmo. Perché, nel momento in 
cui diciamo: abbiamo due astronomie, e queste due astronomie insieme determinano in 
noi un risultato, qual è il risultato? Il risultato è il cuore umano! 

Tutto l’orientamento scientifico-naturale del presente finisce col non distinguere tra loro 
queste due correnti. Perciò in esso si compie questa tragica sorte: l’azione congiunta si 
frantuma in un evento naturale, così come pensa Julius Robert Mayer, e in un «effetto 
collaterale». 

Poiché non si è in grado di riunire col pensiero quello che cosmicamente esercita 
un’interazione muovendo da due sorgenti, per la mentalità attuale il mondo si scinde in 
due estremi. 

Miei cari amici, qui vi è l’aspetto cosmico per la comprensione dell’enorme importanza 
dell’uomo e del mondo. E se, muovendo dai presupposti esposti oggi, non rinnoviamo 
quelle conoscenze che un tempo erano presenti negli antichi misteri quando si attendeva 
il cristianesimo – e lo si è atteso come l’ho descritto nel mio libro Il cristianesimo come 

fatto mistico –, se non rinnoviamo quelle antiche conoscenze nella forma che dobbiamo 
avere oggi, la conoscenza resta un’illusione. 

Infatti, quello che nel cuore umano si esprime in modo massimamente significativo è 
presente ovunque. I fenomeni sono ovunque tali da essere spiegabili col confluire di due 
correnti che provengono da due sorgenti diverse. Non si comprenderà mai l’inserimento 
di carattere completamente diverso del mistero del Golgota nel restante processo in 
corso della nostra Terra, se non si comincia a comprenderlo già nel cosmo. 

Oggi, con questa premessa, volevo porre la base di cui abbiamo bisogno per poter 
costruire su di essa domani e dopodomani. 
  



35 
 

Quarta conferenza 

DIO PADRE E DIO FIGLIO 

La natura può far ammalare e la libertà far guarire 

 

Dornach, 15 Maggio 1920 

Miei cari amici! 
Dalle considerazioni qui esposte possiamo vedere quanto sia necessario 

considerare l’uomo nella sua totalità, per arrivare a come, in tutta la sua 
conformazione, egli sia un’immagine precisa del cosmo intero. 

È straordinariamente importante che questo sia assunto non solo intellettualmente, 
ma anche con una conoscenza del cuore e della volontà. Perché, solo guardando 
l’uomo nella sua interezza, come nato dal cosmo intero, solo per mezzo di questo 
potremo conseguire una comprensione più profonda anche di ciò che il cristianesimo 
vuole essere nel suo fondamento per il mondo. 

Si può facilmente obiettare: certo, qui l’umanità moderna è chiamata ad una 
comprensione complessa dei dettagli del mondo e anche ad una comprensione 
complessa dei singoli aspetti dell’uomo, affinché, per mezzo di ciò, l’uomo sia 
pienamente uomo nella sua coscienza. Ma, miei cari amici, pensiamo solo che 
questa chiamata, che oggi avanza nell’umanità come un’esigenza cardinale, non 
riguarda solo la scienza dello spirito di oggi. 

Per indicare ciò che intendo vorrei sollevare la domanda: che cosa ha portato il 
cristianesimo con la sua venuta? 

Il cristianesimo ha portato con sé l’esigenza di una comprensione del mondo che 
una volta era ampia. Tale comprensione, collegata alle antiche idee pagane, nel corso 
del tempo è però andata perduta. Pensiamo a ciò che nel tempo, quanto a 
concezioni, ad idee fondamentali del cristianesimo è venuto meno per gli uomini. 

Il cristianesimo si presentò in un modo per cui era possibile comprenderlo solo 
se si comprendeva anche la Trinità, se si comprendeva anche l’Essere del Dio 
Padre, del Dio Figlio, cioè del Cristo, e dello Spirito Santo. Al senso in cui il 
cristianesimo comprendeva questi tre aspetti del divino si accompagnava, non 
meno, la comprensione di quello che viene portato dalla scienza dello spirito. Solo 
che poco per volta si è eliminato ciò che portava a comprendere queste idee del 
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. È stato estromesso dall’intellegibile e si sono 
mantenute parole vuote, espressioni prive di contenuto. E nel corso dei secoli gli 
uomini hanno avuto solo il vuoto involucro delle parole. 

Questo è giunto a tal punto che le persone, dopo avere respinto gli involucri delle 
parole, hanno iniziato a farsi beffe di queste parole vuote. Gli uomini migliori le 



36 
 

hanno ridicolizzate. Pensiamo solo per un momento a tutto il tipo di derisione 
riversata ad esempio sul detto: il dogma pretende che uno sia tre, e tre sia uno! 

È un’illusione spaventosa, un inganno tremendo credere che ciò che un tempo il 
cristianesimo ha portato nella sua corrente abbia richiesto meno comprensione, 
meno abnegazione nello studio di quello che oggi offre la scienza dello spirito. Le 
idee più importanti, più fondamentali, sono state estromesse dal cristianesimo. Se 
si prescinde da ciò che continua a vivere nelle varie confessioni come parole vuote, 
ci si può chiedere: agli esseri umani che cosa è rimasto in realtà dei concetti 
fondamentali sul Cristo stesso? 

Come distingue l’uomo moderno – abbiamo già portato l’attenzione sul fatto che 
neppure i teologi come Harnack fanno questa distinzione – ciò che è il Cristo da ciò 
che è un Dio Padre universale che si potrebbe presentare anche col concetto di 
Jahvè, o Jeohwa? E come si spiegano oggi molte persone che cosa s’intenda col 
termine Spirito, o Spirito Santo? 

Gli uomini sono diventati via via talmente astratti che, o si contentano delle parole 
prive di contenuto e sono felici di limitarsi ad una confessione, oppure si fanno beffe 
di tali parole nel caso in cui, come si suol dire, siano degli «illuminati». Ma ciò che si è 
conservato nelle parole vuote non potrà mai conseguire la forza di portare luce nei 
singoli campi della conoscenza umana. 

Pensiamo solo a quanto ci siamo allontanati da questo punto di vista. Tutto quello 
che ancora negli antichi tempi greci era conoscenza, era al contempo il contenuto di 
un processo di guarigione. Il sacerdote era il maestro del popolo e 
contemporaneamente ne era il terapeuta. Il fatto che il maestro, il sacerdote del 
popolo sia al contempo il guaritore, implica che in tutto il processo della civiltà venga 
visto qualcosa di insano. Altrimenti non sarebbe giustificato parlare di un guaritore. 

Si parlava di guaritori perché, muovendo da una conoscenza più istintiva, si 
aveva di tutto il corso del cosmo un concetto più vasto, più intenso, rispetto ad 
oggi. Oggi ci si figura che il corso del cosmo scorra in modo che ciò che viene dopo 
sia sempre l’effetto di quanto avviene prima. Ma non è così. E una più antica 
conoscenza istintiva ha avuto cognizione che così non è. 

Oggi alcuni si fanno l’idea, e in particolare quelli che parlano di un astratto 
«progresso», che l’evoluzione vada sempre in salita [V. disegno, pag. 61 linea in 
sù]. La visione di una tale evoluzione progressiva la ritroviamo persino nei filosofi 
dell’epoca più recente divenuti superficiali. Un uomo di questo tipo, come Wilhelm 
Wundt 18 , il non-filosofo, portato in auge dal pregiudizio generale dell’epoca e 
diventato per molte persone il filosofo dei tempi, anche costui parla, in qualità di 
presunto filosofo, di un tale generico progresso senza avere la minima conoscenza 
di ciò che si trova nella corrente dell’evoluzione umana. 

Dobbiamo rappresentarci che nella corrente del divenire umano c’è 
continuamente una propensione alla degenerazione. Non c’è affatto una tendenza 

                                                      
18 Wilhelm Wundt, Sistema di filosofia, (Lipsia 1889), IV Evoluzione storica, 1. Significato generale della storia 



37 
 

alla «progressione», soprattutto non nella storia. C’è una continua tendenza alla 
degenerazione [frecce a lato, verso il basso]. E solo perché questa tendenza a 
degenerare viene continuamente contrastata da ciò che chiamiamo educazione, 
insegnamento, conoscenza e così via, quello che altrimenti sarebbe trascinato nel 
profondo, viene elevato [frecce rosse verso l’alto]. Solo per questo sorge un vero 
progresso. 

Guardiamo da questo punto di vista che cosa succede nel caso del bambino. Il 
bambino nasce e si parla di ereditarietà. Sì, miei cari amici, però viene ereditato 
solo quello che porterebbe al declino, alla decadenza. 

Se il bambino non venisse educato da tutto l’ambiente, dalla scuola e più tardi 
dalla vita, degenererebbe. L’educazione è in realtà preservazione dalla 
degenerazione, agisce come risanamento. L’istintiva cultura umana considerava tutto 
quello che ha a che fare con la conoscenza,l’educazione, il sacerdozio, come un processo 
di risanamento. Per le antiche concezioni, il medico non andava affatto separato dal 
sacerdote, era la stessa cosa. 

Solo il più recente progresso ha separato tra loro le scienze naturali e la 
scienza animico-spirituale nel modo in cui ne abbiamo parlato ieri. 

Al medico di formazione scientifico-naturale si lascia da curare tutto quello che, 
secondo la visione di Julius Robert Mayer, non ha niente a che fare con quanto è 
«effetto collaterale», obiettivi umani e così via, bensì ha a che fare solo con qualcosa 
come la conversione delle energie del cavallo nel calore dell’animale, degli assi della 
carrozza, nel surriscaldamento della strada su cui viaggiano le ruote e così via. 
Questo lo si lascia al medico del corpo. E persone come Rubner19 a Berlino, che però 
è solo un rappresentante di questo indirizzo, calcolano ciò di cui l’uomo ha bisogno 
per vivere, più o meno come se l’uomo fosse una specie di stufa più complicata. 

Miei cari amici! Tiriamo le conseguenze etico-sociali di una tale concezione! 
Tiriamole in modo da vedere che, se tutto quello che si svolge nella conversione di 
energie della natura contiene intenzioni e obiettivi degli uomini solo come un 
effetto secondario, allora viene data la possibilità di pensare che il mondo possa 
esistere anche senza intenzioni e obiettivi dell’uomo. E, in fin dei conti, opinione 
dell’uomo di oggi è che la realtà consista nel fisico e che il resto siano solo effetti 
secondari. 

Di fronte ad una concezione simile, coerente sarebbe solo e soltanto rifiutare 
strenuamente il cristianesimo come hanno fatto i materialisti a metà del 19° secolo 
(ho menzionato alcuni di essi nella conferenza pubblica di Basilea). Questi 
materialisti nel 19° secolo sono arrivati fino alla conseguenza di una concezione 
materialistica del mondo. Essi sono giunti alla conclusione che se il naturalismo è 
corretto, non resta nient’altro che trovare ridicolo fare una differenza tra il 

                                                      
19 Max Rubner, fisiologo igienista, noto per la sua “Teoria della velocità di vivere” che afferma che un metabolismo 
lento aumenta la longevità di un animale. Il principio si basa sulla logica che quanto più una macchina lavora, tanto 
prima si usura. 



38 
 

delinquente e «l’uomo buono», perché ovviamente nel delinquente l’energia 
impiegata si trasforma in calore come nell’uomo buono. 

Le domande che oggi guizzano per il mondo sono in fondo questioni di onestà, 
coraggio, coerenza. In un’epoca in cui non si ha una tale onestà riguardo alle cose 
esteriori della vita non c’è da meravigliarsi che, riguardo a questa questione 
cardinale, non ci sia onestà. 

E così avviene che l’umanità odierna parli ancora del Cristo senza sapere 
minimamente che questo Cristo va distinto da un Dio universale che sta a 
fondamento di tutta la natura. Se la rappresentazione-Cristo sfuma in una 
rappresentazione generica del divino, allora è un retrocedere dell’umanità a prima del 
Mistero del Golgota. Per cogliere il cristianesimo è necessario prendere sul serio 
questo principio della degenerazione e che, a questa tendenza alla degenerazione, 
venga contrapposta la necessità di lavorare partendo da qualcosa di completamente 
diverso da quello che ne porta in sé il germe. 

L’umanità di oggi deve comprendere che nel momento in cui la Terra è andata 
incontro al Mistero del Golgota – la Terra con l’umanità, naturalmente – si è 
svolto un quid all’interno degli eventi della Terra che non ha rappresentato solo 
qualcosa di razionale nell’interiorità dell’uomo, bensì ha costituito qualcosa di 
reale in tutta la vita della Terra. 

Se c’è la volontà di capirlo, è necessario studiare la natura e lo spirito in un modo 
molto più profondo rispetto a quel che si trova nella disposizione dell’umanità di 
oggi. E per capirci vorrei portare l’attenzione su qualcosa che viveva nella coscienza 
dell’umanità fino all’ottavo secolo prima di Cristo. Fino ad allora l’uomo non si 
sentiva come si sente oggi, come un essere isolato, incapsulato in se stesso. Oggi 
l’uomo si avverte solo come un essere che è confinato entro i limiti della sua pelle. 

Fino al settimo o ottavo secolo precristiano l’uomo si sentiva come un membro 
di tutto l’universo. Si sentiva posto all’interno di tutto quanto accade 
nell’universo. La cosa appare all’uomo di oggi quasi grottesca. Però era così. 
L’uomo di quei tempi antichi non sentiva, come l’uomo di oggi, la sua testa 
strettamente incassata entro la calotta cranica, bensì avvertiva che ciò che vive 
nella sua testa continua fuori, nel mondo, ed è parte di tutto il cielo stellato. 

L’essere umano sentiva – sembra strano all’uomo di oggi – la sfera delle stelle 
[v. disegno alla lavagna, pag. 61, in alto cerchio blu e stelle gialle], e poi sentiva 
la sua testa. Ma questa testa egli la sentiva in modo che essa ha un nesso 
vivente con le stelle. Per cui egli si diceva: quando il cielo notturno si inarca su 
di me, in realtà sono io che vivo nella comunicazione vivente della mia testa 
con le stelle. 

Egli si diceva: quando seguo il corso del tempo allorché, dopo la notte, appare il 
giorno e le stelle che sono sorte da un versante sono tramontate dall’altro, il Sole 
prende il posto delle stelle. Nel mio capo non agisce più la configurazione del cielo 
stellato, bensì, al suo posto si presenta il Sole, e i miei occhi sono collegati al Sole. 



39 
 

Quando l’uomo sentiva che durante il giorno, mentre è impegnato sulla Terra, i suoi 
occhi sono collegati al Sole, e lo sentiva in modo vivente, si diceva: 

 
Come ora c’è un’esistenza terrestre e i miei occhi sono ricolti al Sole, così, 
nell’esistenza che ha preceduto la Terra (noi la chiamiamo stato lunare), tutta la 
mia testa era una specie di occhio. Solo che questo occhio non vedeva gli oggetti 
come oggi, in modo duplice e facendo una sintesi, bensì vedeva al di là, 
nell’universo, e in me, nel mio cervello c’erano come tanti piccoli occhi quante 
sono le stelle. Da questi piccoli occhi deriva quello che ora vive nel mio cervello. I 
miei due occhi, che sono orientati al Sole come un tempo il mio cervello era 
orientato al cielo stellato, sono solo un prodotto successivo. Il mio cervello è il 
prodotto di uno sviluppo successivo di quell’occhio o, in realtà, di così tanti occhi 
parziali, come là fuori, di notte, ci sono dei «soli» rilucenti. Da quegli «occhi» è 
nato il mio cervello. E ciò che adesso, nell’esistenza terrena, è il mio occhio, per 
mezzo del quale sono in comunicazione con tutto quanto vive nel mio ambiente 
terrestre, più tardi sarà un organo interno – come il mio cervello ora è diventato un 
organo interno –, quando la Terra un giorno sarà seguita da un pianeta futuro (noi 
lo chiamiamo stato di Giove). Quello che ora si trova alla mia superficie entrerà nel 
mio interno. L’uomo avrà allora un altro aspetto. Quello che ora egli ha come 
elemento che lo mette in comunicazione con l’ambiente esterno sarà in futuro un 
organo interno. 

 

Così sentiva istintivamente un’umanità antica. Sentiva: la luce penetra nel mio 
occhio sensibile, ma nel mio cervello io custodisco la luce dei tempi antichi. Essa 
ora agisce in me come pensieri. Il cervello era un organo di percezione quando la 
Terra non c’era ancora, quando era ancora un altro pianeta. E la mia percezione 
sensibile di oggi sarà il pensiero del futuro. 

Tutto questo lo si sentiva nei tempi remoti come una saggezza che – come 
diciamo oggi – veniva avvertita istintivamente. Gli antichi, però, il termine 
«istintivamente» non l’hanno impiegato irragionevolmente come l’umanità di oggi, 
bensì hanno affermato: questa è la saggezza che gli dei ci hanno portato sulla Terra 
dal cielo. Di quanto si è loro dischiuso sul passato, il presente, il futuro, hanno detto: 
questo ce l’hanno portato gli «immortali». 

E l’hanno rappresentato con l’immagine di Iside. E che cosa ci dice l’immagine 
di Iside? Essa dice: «Io sono il tutto. Io sono il passato, il presente e il futuro. 
Nessun mortale ha ancora sollevato il mio velo». 

L’interpretazione che dà l’umanità moderna è un’interpretazione singolare. 
L’umanità di oggi, infatti, pensa solo materialisticamente questa frase che dice 
«nessun mortale». Con questa frase essa non pensa: «Io sono il passato, il 
presente il futuro. Il mio velo, nessun mortale l’ha ancora sollevato»; pensa 
invece: Io sono il passato, il presente e il futuro. Il mio velo non l’ha sollevato 



40 
 

ancora nessun uomo. È così che pensa l’umanità moderna. Non pensa che è 
immortale, e che questa frase «Il mio velo non l’ha sollevato nessun mortale» non 
è da prendere come una cosa definitiva. Novalis l’ha detto, infatti: bene, allora per 
sollevare il velo di Iside, dobbiamo diventare immortali!20. 

Pensiamo solo quale non-pensiero abbia prodotto quest’umanità moderna 
materialista! Ma le va anche bene, perché pensando: «Io sono il passato, il presente 
il futuro. Il mio velo, nessun uomo l’ha ancora sollevato», si risparmia il compito di 
sollevare il velo. E i filosofi possono tramandare che l’uomo ha dei limiti nella 
conoscenza. In verità questi filosofi intendono che l’uomo è troppo pigro per fare un 
cammino di conoscenza, ma non volendo dichiararlo affermano: l’uomo ha dei limiti 
alla conoscenza. 

Nella nostra epoca, che vuole essere libera dall’autorità, si accettano queste 
cose per autorità. Esse non andranno prese così in futuro, se l’umanità non vuole 
decadere. 
Non bisogna ignorare che il diritto di chiamarsi cristiano non ce l’ha nessuno che 
creda solo in un progresso generale; nessuno che non abbia chiaro che se dal 
tempo del Mistero del Golgota la Terra fosse abbandonata a se stessa finirebbe col 
degenerare. Perciò è necessario contrapporre alla decadenza qualcosa che non 
possiamo attingere dalla Terra, non possiamo prenderlo da ciò che viene dalla 
Terra; non possiamo attingerlo dal Dio Padre, ma dal Dio Figlio, per inocularlo in 
quello che è lo sviluppo continuo dell’umanità. 

Non voler riconoscere che l’universo è da porre in relazione con l’evento-Cristo è 
un distogliere l’umanità da quello che è il suo compito. Pensiamo solo a che cosa 
significhi il fatto che le confessioni cattolica ed evangelica inveiscono contro 
l’accostamento che fa la scienza dello spirito tra il pensiero-Cristo e il pensiero-
cosmo; e che continuano ad opporsi dicendo che questa scienza dello spirito non 
ha nessuna idea del fatto che il Cristo va concepito come qualcosa di etico, come 
qualcosa che si introduce nell’ordine morale del mondo. 

Certo, se si ha l’ordinamento morale del mondo solo come un effetto collaterale 
della trasformazione delle forze di natura, allora anche il pensiero-Cristo, all’interno 
di questo ordinamento morale, rappresenta solo un effetto secondario 
dell’ordinamento della natura. 

La saggezza istintiva dell’umanità un tempo ha richiamato l’attenzione su 
questo: il cervello umano ha un nesso con la sfera delle stelle, l’occhio umano è 
collegato alla sfera del Sole. Se torniamo indietro ai tempi remoti, quando si 
aveva ancora una conoscenza qualitativa degli aspetti astronomici e di quelli 
terrestri, elementari, vediamo che la luce è stata posta in relazione con ciò che 
circonda la nostra Terra, l’aria. Gli antichi, nella loro istintiva saggezza, non 
potevano immaginarsi la luce senza l’aria. 

                                                      
20 Novalis, I discepoli di Sais, 1. Il discepolo 



41 
 

I moderni, invece, separano dall’aria quello che nella loro conoscenza astratta 
interpretano come «luce». La descrivono come movimento ondulatorio 
dell’«etere»; la descrivono in una maniera strana. Separano la luce dall’aria e non 
possono combinarla con essa se non considerando l’aria, al massimo, come un 
mezzo attraverso il quale passa la luce. 

Ma è molto strano quanto poco le persone riflettano su ciò che viene loro detto. 
Qui c’è la Terra, qui uno spazio infinito e qui le stelle [v. disegno alla lavagna, pag. 
61]. Tra queste stelle ce ne sono alcune la cui luce necessita di milioni di anni luce 
per arrivare fino alla Terra. Adesso arriva la notte. Questa è una stella, e per 
arrivare fino alla Terra la luce ha bisogno di un tempo più breve; questa è un’altra 
stella e la sua luce necessita di un tempo più lungo (due linee di diversa lunghezza 
dalle stelle fino alla Terra). 

Domandiamoci: che cosa abbiamo nei raggi della luce? Quando guardiamo fuori, 
nella direzione del raggio di luce, non abbiamo affatto la stella. Il raggio di luce, che 
in base a questa teoria arriva al nostro occhio, giunge da qualcosa che risale 
indietro a milioni di anni. Può darsi che sia andato distrutto già da lungo tempo, 
eppure la sua luce arriva ancora qua! Di quello che c’è là fuori nel cosmo non si 
dovrebbe parlare affatto. Si dovrebbe solo dire veramente che qui giungono dei 
canali di luce [v. disegno, in alto a sinistra] che rimandano a stelle forse ancora 
esistenti, ma forse anche ad alcune che non ci sono più. 

Noi dobbiamo prendere dimestichezza col fatto che i fenomeni della luce ci si 
presentano come fenomeni atmosferici. Anche se la luce passa attraverso uno 
spazio in apparenza privo di aria, per noi non si presenta in uno spazio senza 
atmosfera, ma in uno spazio pieno d’aria, perché noi possiamo esistere solo lì. E 
così per noi luce ed aria convivono. Con ciò, facendo convivere luce ed aria, 
giungiamo più profondamente nella costituzione dell’uomo, andiamo un po’ più a 
fondo. Dalla testa umana e dall’occhio arriviamo al naso. 

Il naso – e la filosofia orientale ne aveva una buona conoscenza – è ciò 
attraverso cui inspiriamo ed espiriamo l’aria. L’occhio è l’organo di ricezione della 
luce. Occhio e naso si dividono, e il naso si adatta all’aria. E tutto quello che si 
conforma all’aria si prolunga fuori nel mondo dei pianeti. Il Sole compie il primo 
passo agendo sul nostro occhio, ma gli altri pianeti agiscono su tutta la nostra 
restante costituzione. Scendiamo così dal mondo delle stelle nel mondo del Sole e 
dei pianeti. Siamo arrivati a come nell’uomo sia culminata la costruzione del suo 
occhio e del suo naso. 

Poi scendiamo dai pianeti fin sulla Terra: dal naso andiamo alla bocca, all’organo 
del gusto. Attraverso l’organo del gusto assumiamo le sostanze della Terra; con la 
bocca, dal mondo planetario, entriamo nel mondo terreno. 

E abbiamo il restante uomo come un’appendice: la testa come un’appendice degli 
occhi; il torace come un’appendice del naso: tutto il restante organismo, l’insieme 
degli arti e del sistema metabolico, come un’appendice dell’organo del gusto. 
Abbiamo l’uomo attinente al mondo delle stelle, al mondo del Sole e dei pianeti, e 



42 
 

alla Terra, se lo concepiamo nella sua totalità [v. disegno alla lavagna, pag. 61]. 
Abbiamo l’uomo posto al centro di tutto l’universo. 

Nella testa umana, in quanto portatrice del cervello, vediamo – interiormente, 
non in modo esteriore attraverso l’anatomia fisica, ma per mezzo della visione 
interiore – una diretta immagine del mondo delle stelle. In tutto quello che dal naso 
si prolunga al polmone e così via vediamo un’immagine del sistema planetario con 
il Sole. Quando poi prendiamo in esame la bocca con il resto dell’essere umano, 
vediamo ciò che dell’uomo è legato alla Terra, così come l’animale è legato alla 
Terra. 

Solo in questo modo arriviamo al parallelismo tra l’uomo e il resto del mondo. 
Abbiamo formato l’uomo partendo dal mondo. Dovremmo comprenderlo così 
anche nei dettagli. 

Osserviamo la circolazione del sangue. Il sangue trasformato dall’aria esterna va 
nell’atrio sinistro del cuore, da qui va nel ventricolo sinistro; da qui deviando 
attraverso l’arteria principale, l’aorta, entra nel restante organismo. Il sangue va 
dal polmone al cuore e da qui nel resto del corpo, con una deviazione verso il capo 
[v. disegno, pag. 61 a destra]. 

Poi, però, il sangue che passa attraverso l’organismo assume il nutrimento. Nella 
nutrizione è incluso tutto quello che dipende della Terra. L’apparato digestivo è 
inserito nella circolazione sanguigna, è di natura terrestre. Quello che viene immesso 
con la respirazione, apportando nella circolazione sanguigna l’ossigeno, è di natura 
planetaria. E poi, in alto, abbiamo aggiunto quella circolazione sanguigna che va 
nella nostra testa e che riguarda tutto quello che è il nostro capo. 

Come la circolazione polmonare con l’assunzione di ossigeno e l’emissione di 
anidride carbonica è assegnata all’elemento planetario, come ciò che attraverso 
l’apparato digestivo viene immesso nel sangue è assegnato alla Terra, così tutto ciò 
che devia verso l’alto con la piccola circolazione è di pertinenza del mondo delle 
stelle. Defluisce dall’aorta e scorre di nuovo indietro, si riunisce con il sangue che 
ritorna dal resto dell’organismo. Ciò che torna indietro da sopra confluisce con 
quanto viene da sotto, e insieme la corrente ritorna al cuore. 

Ciò che dirama verso l’alto dice a tutta la restante circolazione: io non partecipo 
né al processo dell’ossigeno, né al processo digestivo, bensì mi separo, mi 
arrovescio al disopra. Questo è ciò che si rapporta col mondo delle stelle. 

Come per il sistema sanguigno, si può ricorrere a questi nessi anche per il 
sistema dei nervi. 

Non si può avere una visione dell’essere umano se si crede che basti prendere 
l’uomo come lo si ha sensibilmente davanti a sé e lo si esamina. Lì, all’interno della 
scatola cranica, si trova quella massa che descrive la nostra anatomia fisica. Quello 
che descrive la nostra anatomia fisica è un nulla, perché in realtà si tratta di una 
confluenza delle forze del cielo stellato. 
Quando descriviamo il cervello fisico di per sé, è come se descrivessimo una rosa di 
per sé. Non ha senso descrivere una rosa a se stante, perché non è una realtà di per 



43 
 

sé, non la si può pensare separata dal roseto. Viene meno se la si recide dal roseto. 
Essa non è niente una volta strappata dal roseto. E così anche il cervello umano 
non è niente una volta separato dal cielo stellato. 

Ma ora richiamiamo alla memoria che cos’è il Sole. Ho sempre sottolineato che i 
fisici resterebbero sbalorditi se potessero munirsi di un pallone aerostatico, come 
auspicano di fare, e viaggiassero verso il Sole nella convinzione di trovare un palla 
di gas incandescente. 

Non la troverebbero; troverebbero invece una sfera che risucchia, un qualcosa 
che vuole assorbire in sé tutto il possibile, uno spazio vuoto, e ancor meno di uno 
spazio vuoto: materia negativa. All’interno dell’orbita del Sole non c’è niente che 
sia paragonabile alla nostra materia. Non è solo vuoto, è meno che vuoto, non 
c’entra con la restante materia. 

Si tratta di smettere di speculare fuori dalla realtà sulle cose del mondo, e di 
colmarci dello spirito di realtà. Poco tempo fa ho citato una piccola parte della 
teoria della relatività. Vi ricordate della cassa che ho presentato, la cassa di 
Einstein, attraverso la quale dovrebbe venir superata la gravitazione. 

Una cosa è ciò che Einstein ha sostenuto dicendo che l’espansione di un corpo 
è qualcosa di relativo e che dipende dalla velocità del movimento. Ma i seguaci di 
Einstein, queste persone che hanno impregnato tutta un’epoca con la teoria della 
relatività, parlano dell’uomo secondo la teoria di Einstein in questo modo: quando 
l’uomo si muove con una certa velocità attraverso lo spazio dell’universo, non ha 
più lo spessore dal davanti al dietro che ha normalmente, bensì, se si muove con 
la velocità necessaria, diventa sottile come un foglio di carta! Questo è qualcosa 
di cui si parla in tutta serietà. Un tale indugiare in pensieri lontani dalla realtà è 
quello che già oggi fa la «scienza». 

E questo è il polo opposto, miei cari amici, di ciò che dall’altro lato è la 
confessione religiosa. Il medico viene indirizzato alla mera fisicità, il sacerdote al 
mero elemento dell’anima; lo spirituale è stato abolito e il sacerdote viene 
indirizzato al semplice animico. 

Ma se si va avanti così, allora tutto quello che si trova al di fuori del fisico è solo 
effetto collaterale, miei cari amici! Cavalli e carrozze sono reali per i sensi fisici, le 
energie impiegate dal cavallo si trasformano nel calore del cavallo e degli assi della 
carrozza, nel riscaldamento dei solchi della strada. Il resto è la quinta ruota del 
carro, ma non si può nemmeno dire che lo sia, perché è meno di una quinta ruota, 
è un semplice effetto collaterale che non c’entra con la realtà. 

E mentre il medico si occupa solo della trasformazione delle energie, il sacerdote 
si occupa dell’effetto collaterale. L’insegnante poi, anche lui – non lo si può 
nemmeno dire – è la quinta ruota del carro all’interno della moderna concezione del 
mondo, perché, chi egli educa alla fin fine, se il tutto è solo un effetto collaterale? 
È già così: quando i medici come Julius Robert Mayer fanno della filosofia, diventa 
fisica, e quando i paladini della sostanza dell’anima, o cos’altro, fanno della 
filosofia, nascono concetti astratti. E le due correnti stanno l’una rispetto all’altra da 



44 
 

estranee, come i medici materialisti e i parroci che predicano dalla metà del 19° 
secolo. Questi non si sono veramente capiti e nemmeno rispettati, bensì si sono 
combattuti politicamente. Ora è sorta un’epoca in cui si è meno leali, meno 
coerenti, e quest’epoca va con tutta serietà superata. Ma, miei cari amici, questo 
bisogna che avvenga sul serio. 

Perché, guardate 21 , in una direzione che è secondo il gusto dell’umanità 
contemporanea, gli altri combattono la scienza dello spirito, ma si rifiutano di 
combattere impiegando lo spirito. Non voglio annoiarvi con un arzigogolo che ora 
sembra un bisticcio, ma, in aggancio a queste considerazioni, forse devo per lo 
meno dare un’idea del livello. 

Nel più recente Katholischen Sonntagsblatt (Il Bollettino domenicale 
Cattolico) trovate – e certamente è una gran stupidaggine, per cui se ne può a 
malapena parlare –, ebbene, tra le cose che vengono poste come prove, 
trovate anche che la scienza dello spirito non è originale, che questo o 
quell’altro si può trovare anche nel Bramanesimo, nelle Upanishad e così via, 
che la scienza dello spirito non è niente di nuovo. Lì, le persone vengono 
ingannate con una certa tecnica; si fa credere loro che la nuova scienza dello 
spirito, come noi la portiamo avanti, non sia nient’altro che una raccolta di 
citazioni già note. 

Per di più, chi scrive tutto questo dimostra di essere anche un tipo scaltro in 
un modo fuori dal comune. Perché, vedete, egli deve ovviamente conoscere 
bene le cose che vuole portare a riprova del fatto che la scienza dello spirito si 
rifà ad esse. Io non so se egli abbia anche familiarizzato con i dettagli in base ai 
quali afferma che la scienza dello spirito pubblica cose non originali, o se lui, 
come cattolico, scopiazzi dal pastore evangelico Traub. Ma anche in questo caso 
non ha davanti a sé il libro da cui copia. Sembra proprio che, quando ha scritto 
l’articolo, il libro non lo avesse davanti a sé, bensì avesse nella sua testa ancora 
qualcosa di quello che il pastore Traub scrive sul buddismo e Nagasena, sui 
misteri egizi di Iside e così via. Oppure l’ha letto altrove e accusa l’antroposofia 
di servirsi di queste cose. 

Ma, tra l’altro, ha letto anche qualcos’altro. Infatti dice: questa antroposofia 
non è originale perché è influenzata da tutte le fonti possibili. Egli scrive: «In 
essa rientrano: dall’India il Buddismo (Buddha); rappresentante: Nagasena 

riguardo al buddismo, le Upanishad del Bramanesimo, la Cronaca dell’Akaska 

(sic!) che contiene tutta la saggezza teosofica...»22. La cronaca dell’Akasha, 
anche questo è un libro da cui l’antroposofia scopiazza, miei cari amici! 

Quindi vedete, quest’uomo ha modo di dire ai suoi lettori: «Qui, in biblioteca – e 
posso precisarlo – ho i libri. Basta solo che veniate da me e vi mostro i libri da cui 
                                                      
21 La frase che segue fino al settimo paragrafo: «Sono davvero dei pachidermi» a pag. 91, non è presente nella GA 201. 
Ci sono solo le due frasi riportanti: «Nostro compito è combattere non solo la mala intenzione, bensì, sul piatto della 
bilancia, hanno un peso anche tutte le possibili opinioni dettate dalla stupiditä e dall’ignoranza. Sì, le cose stanno così.» 
22 Citata così, in modo erroneo 



45 
 

ha preso la saggezza di Dornach. Qui avete «il buddismo (Buddha), il rappresentante: 
Nagasena riguardo al buddismo, le Upanishad per il Bramanesimo, la Cronaca 

dell’Akaska ecc. Basta solo che veniate alla mia biblioteca, e posso mostrarvi quanto 
sia non originale quest’antroposofia».23 

Miei cari amici! Nostro compito è combattere non solo la mala intenzione, bensì, sul 
piatto della bilancia, hanno un peso anche tutte le possibili opinioni dettate dalla 
stupidità e dall’ignoranza. Le cose sono fondate così come lo sono nella biblioteca dello 
«spettatore», come si definisce lui. Il dottor Boos ha posto l’accento sulla prima 
sillaba, quindi ha diviso come la gente divide le parole: Geistes-wissenschaft (scienza 
dello spirito), Theo-sophie (teosofia), Anthropo-sophie (antroposofia) e così ha anche 
preso in esame la parola Speck-tator (spettatore): che tipo di speck (pancetta) è, 
viene scritto qui! 

Miei cari amici! Di ciò non si può proprio discutere seriamente, perché, voglio dire: 
persone che indirizzano alla cronaca dell’Akasha nella loro biblioteca e con ciò vogliono 
scardinare Dornach, sono persone di cui, anche con una certa perizia, si può dire 
l’espressione: muta della pelle. «Muta della pelle» è una specie di antica parola 
sacerdotale. Si è parlato di un’evoluzione che si svolge come la muta del serpente: 
quello che c’è da superare, viene sempre buttato via. Ma questo nuovo sacerdozio di 
tale categoria di persone, che ha la cronaca dell’Akasha nella propria biblioteca, 
impiega la parola «muta della pelle» solo come un insulto. Io credo, miei cari amici, 
che queste persone non capiscano niente della muta della pelle nel senso giusto. 
Questo mostra anche come sia difficile combattere contro di loro. Non capiscono 
niente della muta della pelle, non hanno mai cambiato pelle e sono diventati dei 
pachidermi, perché hanno sempre solo posto una pelle sull’altra. Sono davvero dei 
pachidermi. 

Vogliamo continuare a parlarne domani. Alle cinque ci sarà la rappresentazione di 
euritmia, alle otto di nuovo la conferenza. Poi mi permetto di sottolineare ancora che, 
in base a un certa motivazione personale, a Pentecoste parlerò nelle tre conferenze di 
sabato, domenica e lunedì sulla filosofia di Tommaso d’Aquino 24 , sabato 
sull’agostinismo, domenica sul tomismo come tale, sull’essenza del tomismo, e il 
lunedì di Pentecoste sul tomismo e il presente. 

Non so se poi i nostri avversari cominceranno anche a contestarci il diritto di parlare 
sul tomismo. Da quale angolo il vento ci venga incontro, staremo a vedere. Ma, forse, 
la cosa migliore è proprio contrapporre una trattazione seria del tomismo alla 
contestazione che viene da quell’angolo. Voi sapete che, con una enciclica di Leone 
XIII, il tomismo è stato dichiarato la filosofia ufficiale del cattolicesimo; io non so se 
quello che verrà presentato come tomismo sarà qualificato come una propaganda 
illegittima che viene da Dornach. Vedremo un po’ cosa ne sarà.  

                                                      
23 Maximilian Kully, pastore svizzero cattolico ad Arlesheim dal 1913 al 1936. Il segreto del tempio di Dornach 

(Basilea, 1920) 
24 Rudolf Steiner, Tre conferenze pubbliche tenute a Dornach dal 22 al 24 maggio 1920, in cui Steiner parla dei nuovi fini dei 
“pachidermi” (anche in O.O. 74) 



46 
 

Quinta conferenza 

IL CAVALIERE ARTÙ E L’UOMO PARSIVAL 

Il pensare annienta la mente e l’amore crea mondi 

 

Dornach, 16 Maggio 1920 

Miei cari amici! 
Se vogliamo capire la posizione dell’uomo entro tutto l’universo, dobbiamo 

considerare non solo l’aspetto spaziale, ma anche quello temporale. 
Chi indaga l’evoluzione dell’umanità troverà che è una peculiarità della visione 

del mondo orientale porre in primo piano l’aspetto spaziale; non è detto che il 
fattore temporale resti trascurato, però quello spaziale è in primo piano. Ed è una 
peculiarità della visione del mondo occidentale dar peso, invece, al fattore 
temporale. 

Lo sguardo sull’aspetto temporale nell’evoluzione dell’umanità e anche 
dell’universo è proprio quello che, sopra ogni cosa, bisogna tenere in 
considerazione per una giusta comprensione della forza-Cristo. Ma allora, se 
vogliamo rettamente riconoscere la forza-Cristo in tutto il suo significato all’interno 
dell’evoluzione dell’umanità e della Terra, dobbiamo anche assegnare all’uomo 
stesso la sua giusta posizione in tutto l’universo. 

Questo oggi viene impedito, come abbiamo già più volte sottolineato, dalla fede 
generale nella legge della conservazione dell’energia e della materia. È 
soprattutto questa legge che vuole collocare l’uomo in quest’universo così che egli 
vi abbia posto solo come un prodotto della natura. 

Ci sono addirittura già stati dei tentativi per cercare di capire come avvenga la 
trasformazione in energie attraverso la combustione di ciò che l’uomo assume 
come nutrimento; come si produca in lui il calore della combustione e delle altre 
forze quale energia trasformata del cibo. 

Tali esperimenti, nel periodo più recente, sono già stati fatti con gli studenti. 
Assomigliano al pensiero che si sarebbe presentato così: si vede un edificio e si viene 
a sapere che si tratta di una banca; si cerca con qualche calcolo di contare tutti i soldi 
che vengono portati in questa banca e poi i soldi che vengono ritirati; si riscontra che 
sono gli stessi e si tira questa conclusione: i soldi all’interno della banca si sono 
«trasformati», oppure restano sempre gli stessi; e non ci sono bancari, non ci sono 
persone in questa banca. 

È più o meno così la logica di quel ragionamento. Solo che non si ha il coraggio 
di esaminare per una volta la profondità del pensiero che si trova alla base di 
questo principio moderno. Si ricaverebbe qualcosa se quello che è comparso nella 
scienza di oggi fosse verificato in base alla sua logica e al suo carattere di realtà. 



47 
 

Il fatto è che con tutte queste operazioni di pensiero non adeguate alla realtà e 
illogiche, l’uomo del tempo moderno viene posto in un dilemma su cui abbiamo 
portato l’attenzione in questi giorni: da un lato ci sono gli ideali che sono un 
«effetto collaterale» e dall’altro c’è l’evento di natura e non si trova il ponte tra 
l’uno l’altro. 

Al massimo, nel campo della filosofia di chiacchieroni decadenti come Eucken 
(Rudolf Eucken) o Bergson (Henri Bergson), su quanto accade in natura si cerca di 
parlare lusingando quelle persone che hanno un pensare un poco primitivo o che 
non vogliono entrare in qualcosa di concreto e si contentano di chiacchiere quali 
l’eukenismo o il bergsonismo. 
Si tratta di chiedersi: che cosa porta l’uomo in sé da tutto l’insieme dell’universo? 
Che cosa porta in sé l’uomo dal fatto di potersi muovere col suo Sè come un 
membro dell’universo, e dal fatto di poter essere attivo così da vedere che quello che 
sorge nell’universo è cosa sua? 

Tutte le altre cose dell’universo, tutte le altre essenzialità – se posso creare 
questa parola –, sono meno facili da capire quando solo si prescinda da tutti i 
preconcetti della nuova scienza. Sto parlando del calore. 

Si dirà che anche il mondo animale e, fino ad un certo grado, anche il mondo 
vegetale ha un calore proprio. Ma il modo in cui gli animali superiori e l’uomo hanno 
calore proprio si può differenziare dagli altri tipi di calore proprio che si sviluppano. In 
ogni caso è necessario esaminare un po’ ciò che noi chiamiamo calore proprio 
nell’uomo. Oggi voglio prescindere completamente dal mondo animale, anche se ciò 
che dico non è in contraddizione con i fatti che si trovano all’interno di esso, ma oggi 
porterebbe troppo lontano ampliare la trattazione anche al mondo animale. 

In ciò che l’uomo ha come calore proprio è presente qualcosa che per ogni 
individuo si isola da tutto il restante calore universale, come una specie di 
organismo di calore. In questo l’uomo ha il suo elemento corporeo più profondo, il 
suo ambito di attività corporeo più intimo. Solo che non ci si rende conto, perché 
sfugge alla coscienza ordinaria il modo in cui l’elemento animico-spirituale che vive 
nell’essere umano trovi la sua diretta continuazione in un effetto esercitato sul 
calore presente in lui. 

Volendo parlare della corporeità dell’uomo dovremmo per prima cosa parlare di un 
«corpo di calore». Dovremmo dirci: quando un uomo sta davanti a te, hai di fronte 
uno spazio di calore incapsulato che ha una temperatura maggiore rispetto 
all’ambiente. In questa temperatura più alta vive ciò che è animico-spirituale 
nell’uomo, e questa realtà animico-spirituale si trasferisce a tutti gli organi restanti 
lungo la via che passa attraverso il calore. È così che origina anche la volontà. 

La volontà origina dal fatto che dapprima c’è un’azione sul calore presente 
nell’uomo e che da quest’azione si agisce sull’organismo aereo; da lì sull’organismo 
liquido e solo da qui sull’organizzazione umana solido-minerale. Quindi bisogna 
rappresentarsi l’organizzazione umana così: prima si agisce sul calore interno, poi 



48 
 

attraverso il calore sull’aria, da qui sull’organismo liquido, cioè sui liquidi 
dell’organismo, e da qui sull’organismo solido. 

Abbiamo già sottolineato che l’uomo consiste solo in minima parte di un 
organismo solido, per più del 75% è un corpo liquido. Il fatto che noi viviamo e 
intessiamo nel nostro calore fa parte di quegli aspetti fisiologici da osservare con 
rigore. 

Non dobbiamo considerare ciò che è uno spazio di calore conchiuso come se 
fosse solo un campo di calore con una temperatura più alta rispetto all’ambiente; 
piuttosto, dobbiamo concepirlo così che all’interno vi sono parti differenziate più 
calde e più fredde. 

Come fegato, polmoni ecc. sono differenziati in noi, così il nostro organismo di 
calore è differenziato, e lo è in modo tale che la sua differenziazione interna 
continua a cambiare. Quest’organismo di calore è in una differenziazione in 
movimento. 

E in questo organizzarsi interno del calore consiste ciò che, all’inizio, si 
accompagna all’attività animico-spirituale. 

Oggi i filosofi dicono che l’effetto dell’elemento animico sul corporeo non si può 
vedere, perché essi si rappresentano un braccio come una rigida leva meccanica. 
Ovviamente, non si può capire come su una tale rigida leva meccanica debba 
trasferirsi l’attività della realtà dell’anima, che ci si rappresenta la più astratta 
possibile. Noi dobbiamo rivolgere la nostra attenzione sui passaggi. Qui troviamo 
ciò che all’inizio partendo da tutto l’universo, nell’uomo è organizzato come calore. 

Quando studiamo la realtà del pensare nell’uomo, si tratta di capire come il 
pensare che avviene nella nostra testa abbia fortemente a che fare con questo 
operare interno nei rapporti di calore. Questo è detto un po’ approssimativamente, 
ma solo poco per volta si può sostituire l’esattezza all’imprecisione. Dobbiamo 
tentare di arrivare ad un’immagine compiuta poco per volta. Perciò dapprima voglio 
darne una caratterizzazione sommaria. 

Quando osserviamo il processo di pensiero nello spazio di calore chiuso, si 
mostra che avviene qualcosa come una collaborazione tra l’attività pensante e 
l’attività di calore. E in che cosa consiste questa collaborazione? Ecco che arriviamo 
a qualcosa che vi prego di considerare con precisione. 

Se prendiamo tutto il restante essere umano, e poi la sua testa, possiamo 
naturalmente seguire il metabolismo da tutto il restante essere umano fin in alto alla 
testa. Il fatto che la testa abbia a che fare col pensare lo avvertiamo come 
un’esperienza diretta. Ma che cosa avviene lì, in realtà? Vorrei portare a quello che in 
realtà avviene arrivando pian piano all’immagine corrispondente. 

Supponiamo di avere un liquido e di portarlo ad ebollizione. Esso evapora e 
trapassa in una sostanza di maggiore finezza. Questo passaggio avviene ancora più 
intensamente attraverso il pensare umano. Il pensare agisce In tutto quello che si 
svolge nel capo umano in termini di metabolismo in modo che la materia precipita, 



49 
 

per così dire precipita come residuo sul fondo, viene espulsa e resta indietro solo la 
pura immagine. 

Voglio usare ancora un’altra immagine per capirci. Immaginiamo di avere un 
recipiente. In questo recipiente abbiamo una soluzione. Portiamo la soluzione a 
raffreddamento, il che è anche un processo di calore. Sotto si raccoglie un 
precipitato e sopra si ottiene un liquido più raffinato. Ed è così anche qui nel capo 
umano. [disegno alla lavagna, pag. 62 tutto a destra]. Solo che qui sopra non si 
raduna niente di materiale, bensì si raccolgono pure immagini e l’elemento di 
materia viene espulso. Questa è l’attività del capo umano: si raccolgono pure 
immagini e ciò che è materiale viene espulso. 

È effettivamente così: questo processo si compie in tutto quello che noi possiamo 
denominare il passaggio dell’uomo al puro pensare. Lì, tutta la realtà materiale che 
aveva preso parte alla vita umana interiore in certo qual modo ripiomba 
nell’organismo e restano soltanto le immagini. È veramente così che quando ci 
eleviamo al puro pensare viviamo in immagini. La nostra anima vive in immagini e 
queste sono ciò che resta di tutto ciò che c’era prima. Non resta niente di materiale, 
restano solo immagini. 

Quello che abbiamo esposto ora si può seguire fin nei pensieri, perché questo 
processo avviene solo se i pensieri si convertono in mere immagini. All’inizio i 
pensieri vivono incorporati, cioè sono permeati di sostanza. Poi, però, quali 
immagini si separano da questa sostanza. 

Se procediamo correttamente in senso scientifico-spirituale possiamo distinguere 
bene ciò che si è liberato dal processo materiale nella forma di pensieri puri, pensieri 
affrancati dalla sensorialità. Questo siamo in grado di distinguerlo da tutti quei 
pensieri che erano propri a quella che abbiamo chiamato la saggezza istintiva degli 
antichi. Tale saggezza era caratterizzata dal fatto che essi non avevano portato il 
processo fino ad una filtrazione dei pensieri in modo che tutto l’elemento materiale 
fosse eliminato. Il fatto che tutto l’elemento materiale sia estromesso è solo un 
risultato dell’evoluzione umana. 

Anche se non si può constatare per mezzo della fisiologia esterna, è comunque 
così: l’umanità, prima del Mistero del Golgota, essenzialmente – certo, 
«essenzialmente» in senso approssimativo – aveva sempre l’elemento materiale 
congiunto ai pensieri. Nell’epoca in cui l’evento del Golgota irruppe nella vita della 
Terra, l’umanità, nella sua evoluzione, era già in grado di isolare interiormente 
l’elemento materiale nel processo di pensiero. Il pensare libero dalla materia divenne 
possibile proprio allora. 

Non prendiamolo come qualcosa di irrilevante! È uno dei fatti più significativi 
osservabile nella vita terrena che avvenga in questa vita della Terra e che gli 
uomini, nel loro progresso, si affranchino dall’incorporazione dei pensieri, cioè che 
i pensieri si convertano in mere immagini. Così che possiamo dire: evoluzione fino 
al Mistero del Golgota: nell’uomo vivono immagini avvinte dalla corporeità; 



50 
 

evoluzione dopo il Mistero del Golgota: nell’uomo vivono immagini affrancate 
dalla materia [v. disegno alla lavagna, pag. 62]. 

Prima del Mistero del Golgota l’universo agisce sull’uomo in modo che questi 
non arriva ad immagini libere dal corpo, libere dalla materia. Dal Mistero del 
Golgota in poi l’universo si tira indietro e l’uomo viene posto in un’esistenza che 
consta solo di immagini. 

Ciò che prima del Mistero del Golgota l’uomo ha sentito come suo legame con 
il mondo, egli l’ha riferito anche all’universo. Egli ha posto la vita umana sulla 
Terra in relazione al cielo. Possiamo osservarlo con grande precisione. 
Nell’antichità ebraica era presente una coscienza chiara del fatto che le dodici 
tribù di Israele sono la proiezione terrestre della dodici costellazioni dello 
Zodiaco e che la suddivisione in dodici del cosmo si esprime nella vita dell’uomo 
[v. pag.62 in basso a destra]. 

Allora la vita umana veniva rappresentata come un risultato della suddivisione 
in dodici del cielo, del cerchio zodiacale. L’uomo si sentiva come individuo singolo 
in modo tale che il cielo stellato irraggiava in lui; soprattutto in quanto gruppo gli 
uomini si sentivano così che il cielo stellato irraggiava in loro. Nell’evoluzione 
dell’antica cultura ebraica dobbiamo tornare indietro fino al tempo in cui si parla 
dei dodici figli di Giacobbe come della proiezione sulla Terra delle dodici regioni del 
cielo. 

Quello che si produsse allora, nella remota antichità dell’evoluzione ebraica, 
come irraggiamento di forze del cielo sull’uomo terrestre, per l’Europa si ebbe in 
un momento temporale successivo; sui diversi punti della superficie terrestre 
l’evoluzione ha infatti luogo in momenti diversi. 

Dobbiamo tornare indietro all’alto medioevo e studiare la saga di Re Artù: la saga 
di Re Artù e della sua Tavola rotonda, l’importante saga celtica. Infatti l’Europa 
centrale ha sviluppato in un’epoca successiva quella tappa della cultura che gli 
antichi Ebrei avevano già sviluppato millenni prima. L’Europa centrale si trovò a quel 
punto solo al tempo in cui comincia la saga di Artù, la saga della Tavola rotonda 
attorno al Re Artù. Ma ora c’è una differenza. 

La cultura ebraica si sviluppò fino al punto in cui questi irraggiamenti 
provenienti dall’universo producevano nell’uomo ancora delle immagini annesse 
al corpo. Poi giunse il momento in cui il corporeo si ritirò dalle immagini. In quel 
momento bisognava dare alle immagini una nuova sostanzialità. C’era il pericolo 
che l’uomo, in rapporto alla sua vita interiore, passasse del tutto ad un’esistenza 
di immagini. 

Questo pericolo non fu però subito riconosciuto dagli uomini. Ancora Cartesio 
tentennò, e invece di pronunciare l’affermazione: io penso, dunque non sono; 
espresse quello che è l’opposto della verità: io penso, dunque sono; perché quando 
viviamo solo nelle immagini, noi non siamo. È l’indizio migliore del fatto che noi non 



51 
 

siamo quando viviamo nei soli pensieri. Il pensiero deve venire riempito in modo 
sostanziale. 

Affinché l’umanità non continui a vivere in mere immagini, nell’evoluzione 
dell’umanità irruppe l’Entità giunta col Mistero del Golgota, così che nella 
natura umana vi sia interiormente di nuovo sostanzialità. 

Il contatto con la Forza centrale, che dà di nuovo realtà all’anima umana 
divenuta immagine, lo ebbe dapprima l’antica cultura ebraica, ma non venne 
prontamente compreso. Nel Medioevo, nella Tavola rotonda dei dodici attorno al 
Re Artù, abbiamo l’ultimo baluardo, ma ad esso si fa incontro subito qualcos’altro: 
la saga del Parsifal che ai dodici contrappone un uomo, l’uomo singolo che 
sviluppa la dodecuplicità muovendo dal proprio centro interiore. 

Così a quest’immagine, che è l’immagine del Graal [v. pag. 62, a destra in 
basso: viene scritto all’interno dell’«immagine del Graal»], viene contrapposta 
l’immagine del Parsifal dove [a sinistra, «Pb»: Parsifal], dal centro, irraggia ciò che 
l’uomo ora ha in se stesso. 

E l’aspirazione di coloro che nel Medioevo volevano comprendere il Parsifal e 
che nell’anima umana volevano infiammare quest’anelito parsifalico, ebbene, 
l’aspirazione di questi uomini era apportare sostanzialità, realtà interiore, 
essenzialità in quell’esistenza in immagini che, con la filtrazione, si era 
cristallizzata da tutto l’elemento materiale. Mentre la saga del Graal mostra 
ancora l’irraggiamento da fuori, ad essa viene ora contrapposta la figura 
parsifalica che, muovendo dal centro, deve irraggiare nelle immagini ciò che 
ridona loro realtà. 

E l’insorgere della saga di Parsifal è proprio l’aspirazione dell’umanità medievale 
a trovare la strada al Cristo interiore. È un anelito istintivo di quest’umanità 
medievale a comprendere quello che, quale Cristo, vive nell’evoluzione 
dell’umanità. 

Quando meditiamo su ciò che venne sentito interiormente con la realizzazione di 
questa figura del Parsifal, e lo paragoniamo con quello che vive attualmente nelle 
confessioni religiose, abbiamo lo slancio giusto per quello che deve avvenire oggi. 

Oggi, infatti, la gente si accontenta dell’involucro della parola «Cristo» e crede 
di avere il Cristo, mentre non ce l’hanno nemmeno i teologi che si attengono 
all’interpretazione esteriore della parola. Nel Medioevo esisteva ancora una 
coscienza diretta del fatto che il rappresentante dell’umanità, il Parsifal, 
attraverso un’interiore presa di se stesso, deve lottare per innalzarsi alla figura 
del Cristo. Se noi riflettiamo su questo, però, abbiamo anche, miei cari amici, 
un’idea della posizione dell’uomo rispetto all’intero universo. 

Ovunque, fuori, nel mondo della natura domina la trasformazione delle forze. 
Nell’uomo soltanto, attraverso il puro pensare, la materia viene eliminata. La 
materia che, mediante il puro pensare, viene eliminata dall’umano viene 
annientata in quanto materia, va in distruzione. L’umano sta all’interno 



52 
 

dell’universo in modo da essere quel luogo, nell’uomo, in cui viene meno 
l’elemento materiale, non c’è più. 

Se teniamo in considerazione questo, dobbiamo rappresentarci così tutta 
l’esistenza terrestre: qui c’è la Terra, sulla Terra ci sono gli uomini [v. disegno alla 
lavagna, pag. 62, al centro in alto], negli uomini entra la materia. Mentre la 
materia ovunque si trasforma, nell’uomo viene annientata. La Terra materiale 
sparirà nella misura in cui, attraverso gli uomini, la materia della Terra viene 
annientata [v. disegno alla lavagna, pag. 62, Semicerchio in basso: Terra con linee 
a raggi bassi]. Quando un giorno tutta la materia della Terra sarà passata 
attraverso l’organizzazione umana in modo da venirvi usata per pensare, allora la 
Terra finirà di esistere come pianeta. 

E ciò che gli uomini avranno conquistato da questa Terra saranno immagini. Ma 
queste immagini, che diventano una nuova realtà, contengono una realtà nascente, 
originaria. E questa realtà è quella che scaturisce da quella forza che si è affermata 
come forza centrale col Mistero del Golgota [v. disegno alla lavagna, pag. 62, sotto: 
«MG» con linea verso destra. Cioè, se guardiamo alla fine della Terra, come si 
presenta la cosa? 

La fine della Terra sarà giunta quando, nel modo appena descritto, l’intera 
materia della Terra sarà annientata. Di ciò che sarà avvenuto in seno all’evoluzione 
terrestre gli uomini avranno allora delle immagini. Alla fine del tempo terrestre, la 
Terra sprofonderebbe nell’universo se ci fossero mere immagini, senza realtà 
[Triangolo a destra sotto]. Ma ciò che dà loro realtà è il fatto che nell’umanità ci sia 
stato il Mistero del Golgota, che ha dato a queste immagini realtà per la vita 
successiva [Linee nel triangolo]. Con ciò, col Mistero del Golgota si è seminato un 
nuovo inizio per la futura esistenza della Terra. 

Da tutto ciò vediamo che quello che si trova nella nostra evoluzione terrestre non va 
visto come se fosse una semplice corrente evolutiva in progressione dove causa ed 
effetto si accompagnano sempre l’una all’altra; bensì, dobbiamo concepire l’evoluzione 
della Terra con un’evoluzione terrestre precristiana da cui è scaturito tutto quello che 
allora hanno pensato gli uomini. Questo era racchiuso nel Dio Padre, fu trasmesso 
alla Terra per mezzo del Dio Padre. Ma il Dio padre aveva stabilito le cose in modo 
che ciò che Egli aveva creato come evoluzione terrestre fosse rivolto alla parte 
morente dell’evoluzione terrestre. 

Col Mistero del Golgota comincia un nuovo inizio. Di tutto quello che c’era prima 
devono rimanere solo le immagini, in un certo senso solo il dipinto del mondo. Ma 
queste immagini devono ottenere una nuova realtà attraverso ciò che ha 
compenetrato l’evoluzione terrestre come Entità col Mistero del Golgota. Questo è il 
significato cosmico del Mistero del Golgota. 

Questo è ciò che io intendevo già anni fa, quando dissi: il cristianesimo non è 
afferrato finché la nostra conoscenza non penetra fin nel fisico. Il cristianesimo non è 
afferrato se non lo capiamo fin nel fisico, cioè come opera la sostanzialità cristica 



53 
 

nell’esistenza del Mondo25. Il cristianesimo non è compreso finché non diciamo: è 
proprio nell’ambito del calore che si compie nell’uomo una trasformazione tale per cui 
attraverso di essa la materia viene annientata; dalla materia scaturisce una mera 
esistenza in immagini, ma quest’esistenza in immagini, attraverso l’unione dell’anima 
umana con la sostanza-Cristo, diventa nuova realtà. 

E paragoniamo, miei cari amici, questa confluenza di ciò che è animico-spirituale 
nell’uomo con ciò che è esistenza fisica; paragoniamo tutto questo pensiero con il 
misero pensiero scientifico-naturale dell’epoca moderna, che ci porta solo in un 
vicolo cieco, e allora vedremo quale importanza abbia questo pensiero. 

Perché questo pensiero ci mostra che tutto quello che è racchiuso nelle leggi di 
Julius Robert Mayer dobbiamo rappresentarcelo come ciò che scema dall’esistenza 
del mondo, si scioglie come ghiaccio, come neve al sole. L’uomo, però, trattiene le 
immagini ed queste immagini possono avere una realtà per il futuro per il fatto che 
in esse entra una nuova sostanza: la sostanza che ha fatto il suo ingresso col 
Mistero del Golgota. 

Ma con ciò viene anche fondato il pensiero della libertà dell’uomo, e viene unito col 
pensiero scientifico-naturale. Viene unito al pensiero scientifico-naturale, non 
dicendo: conservazione della materia e dell’energia; bensì affermando: alla materia e 
all’energia è destinata solo una determinata durata di vita nel tempo. Noi non 
prendiamo parte solo all’evolversi dell’universo materiale, ma anche all’estinguersi di 
quest’universo. Noi ora stiamo già lottando per uscire dalla mera esistenza in 
immagini e compenetrarci con l’Entità-Cristo, a cui ci possiamo consacrare solo per 
nostra volontà. 

L’Entità-Cristo, infatti, è all’interno dell’evoluzione dell’umanità in modo che il 
rapporto dell’uomo con Lui possa essere solo un rapporto libero. Chi vuole essere 
indotto a riconoscere il Cristo non potrà trovare il Suo regno, costui può solo arrivare 
al Dio Padre universale il quale, però, prende parte ancora al nostro mondo solo in 
quanto mondo che va scomparendo. Egli ha inviato il Figlio a causa di questo 
scomparire del suo mondo. 

Bisogna che la visione del mondo spirituale e quella naturale si riuniscano, ma si 
riuniscono solo nell’uomo. E si riunificano nell’uomo solo attraverso un atto libero. 

Perciò non si può dire altro che questo: chi vuole dimostrare la libertà si trova nella 
posizione antica, pagana. Ogni dimostrazione della libertà fallisce, perché la libertà non 
si deve voler dimostrare, ma solo voler esercitare. E la si esercita nella misura in cui si 
afferra il carattere del pensare libero dalla sensorialità. Ma questo pensare libero dalla 
sensorialità ha bisogno a sua volta di una fusione col mondo che l’uomo trova soltanto 
se si unisce con ciò che, col Mistero del Golgota, è entrato nell’evoluzione del mondo 
quale nuova sostanza. 

Quindi, nella corretta comprensione del cristianesimo c’è il ponte tra l’ordinamento 
naturale e l’ordinamento morale del mondo. E può sembrar strano che proprio i 

                                                      
25 Rudolf Steiner, Tre conferenze tenute a Copenaghen dal 6 all’8 giugno 1911 



54 
 

sostenitori di moderne confessioni che investono la vita non vogliano una scienza 
che si volge al cristianesimo; e che vogliano una scienza materialistica così che, 
accanto ad essa, una credenza non scientifica possa conseguire una sua legittimità. 

A questo proposito, miei cari amici, il materialismo moderno e il cristianesimo 
reazionario sono molto affini. Perché il cristianesimo reazionario ha spinto l’umanità 
alla concezione che lo spirituale non debba essere compenetrato dalla scienza. La 
scienza deve starsene lontana dallo spirituale, starne alla larga, ha il diritto di 
occuparsi solo del materiale. 

E quindi, da un lato, si trova il difensore di questa o quella confessione, il quale 
dice: la scienza si occupa solo di ciò che è sensibilmente percepibile, la fede prende 
in esame il resto. E dall’altro lato si trova il materialista che dice: la scienza si occupa 
soltanto di ciò che è sensibilmente percepibile, io ho perso la fede. 

La scienza dello spirito non è affine al materialismo; le confessioni moderne 
invece – cioè le confessioni antiche che perdurano nella vita moderna – lo sono 
molto! 

Con ciò, miei cari amici, io credo di avere indicato come esista la possibilità nella 
scienza dello spirito di compenetrare la concezione morale del mondo con quanto 
sappiamo sull’ordinamento naturale e, all’inverso, di compenetrare la scienza 
naturale con la concezione morale del mondo. Perché quel fantomatico essere che 
oggi figura nella scienza esteriore come «uomo», quell’immagine ingannevole che 
considera l’essere umano come su una conformazione del mondo minerale in verità 
non esiste nell’uomo in circolazione. 

L’uomo è organizzato nel solido altrettanto come nel liquido ed ugualmente è 
organizzato nella forma aerea e soprattutto nel calore. E se ci alziamo fino al calore 
troviamo il passaggio nell’animico-spirituale, perché nel calore abbiamo già il 
passaggio dall’elemento spaziale a quello temporale, infatti l’animico sfocia 
nell’elemento temporale. Col calore noi andiamo sempre più dall’elemento spaziale 
al temporale e, lungo la strada che abbiamo indicato qui, abbiamo la possibilità di 
trovare nel fisico il fattore morale. 

Chi ragiona in modo poco lungimirante difficilmente scoprirà qual è il nesso del 
fattore morale con quello fisico nella natura umana. Si può infatti andare incontro 
alla propria morte da malvagi senza per questo lussarsi le braccia, si può restare una 
persona dall’aspetto normale. Ma non si indaga sullo stato di calore che vi è al 
contempo, quello stato di calore che si trasforma in modo molto più minuzioso di 
quanto non si creda e che a sua volta agisce di ritorno su quello che un uomo porta 
da malvagio attraverso la morte. Oggi l’approccio è avere una prospettiva a questo 
livello: qui sopra abbiamo le astrazioni, il mentale, e sotto vediamo solo il fisico-
materiale [v. disegno superiore pag. 62, a sinistra in alto, linea «Niveau»; sopra: 
«Abstraktion», «Gedanklich»; sotto: «Physisch», «Mater (iell)». 

Non abbiamo un varco se non passiamo attraverso quel calore mobile in sé 
[L’onda sulla linea «Niveau»], che è intermedio e che, per lo meno per l’istinto 
umano, ha un lato fisico quanto animico. Partendo dall’istinto non è stato ancora 



55 
 

evidenziato che l’uomo può evolvere anche moralmente col «calore» per il suo 
prossimo; che può sviluppare il calore animico che è la controimmagine del calore 
fisico. 

Ma questo calore interiore non sorge con una trasformazione di energie nel senso 
della teoria di Julius Robert Mayer, eppure sorge, ma come? Qui si mostra in modo 
tangibile. Come mai parliamo di caldi sentimenti? Perché sentiamo, avvertiamo che 
il calore del sentimento è l’immagine del calore fisico esteriore. 
Qui il calore si filtra in una immagine [v. disegno pag. 62, immagine grande tipo 
quercia con tratto obliqua]. E ciò che oggi è solo calore dell’anima, nella futura 
esistenza del mondo svolgerà un ruolo per il fatto che l’impulso-Cristo vive al suo 
interno. In ciò che oggi è calore soltanto nel nostro mondo di sentimenti, qui, vivrà 
ciò che è sostanza-Cristo, «essenzialità-Cristo» affinché possa poi diventare fisico 
quando il calore terrestre fisico sarà sparito. 

Cerchiamo per un momento di sentire quella delicata relazione che c’è tra il 
calore fisico esterno e quello che noi istintivamente indichiamo come calore del 
sentimento. Se andiamo a quel che Goethe nella sua dottrina dei colori chiama 
«Effetto sensibile-morale dei colori»26 e vediamo come nella percezione stessa dei 
colori egli abbia da un lato i colori che raffreddano e dall’altro i colori che scaldano, 
vediamo come l’elemento morale si congiunga con lo stato fisico che si può rilevare 
con un termoscopio; avremo allora ottenuto un’impressione di come col 
goetheanismo si possa trovare l’associazione tra l’ordinamento morale del mondo e 
l’ordinamento fisico. 

Il gesuitismo detesta questa unione. In ragione di ciò il libro migliore che sia 
stato scritto su Goethe dallo spirito gesuita è un libro velenoso, carico di odio – ma 
è molto più arguto, molto più efficace di tutto quello che sia stato già scritto su 
Goethe, proprio perché steso con la retorica gesuita. Mi riferisco ai tre volumi 
sull’opera di Goethe di Padre Baumgartner27. È un testo pieno di odio, pieno di 
veleno, ma è appassionante ed incisivo. 

E possiamo star sicuri: il mondo dove molta gente, oggi, non si fa nessuna 
idea, quel mondo che osteggia Goethe ed anche noi va al di là dei dotti. Quelli che 
parteggiano per Goethe, che lo comprendono partendo da un atteggiamento 
positivo sono una piccola cerchia. Quelli che detestano Goethe sono un vasto 
gruppo, solo che non lo si immagina grande abbastanza. 

Una volta, molto tempo fa, ho richiamato l’attenzione su quanto poco si sia svegli 
rispetto a quello che vive tra noi uomini. Allora dissi che avrei voluto far consegnare 
un biglietto alla porta per sapere quanti dei presenti conoscono quell’opera tedesca 
raffazzonata di Weber: Dreizehnlinden 28 . Volevo proprio sapere quanti biglietti 

                                                      
26 Goethe, Scritti scientifici, 3° vol. 
27 Alexander Baumgartner S. J., Goethe. Sein leben und seine Werke (Friburgo 1885) 
28 F. W. Webwer, Dreizehnlinden (Paderborn 1878). Fino al 1922, nella sola casa editrice Ferdinand Schöningh, più di 
200 copie 



56 
 

sarebbero stati riconsegnati. Forse adesso non è più così, ma un tempo sarebbe 
saltato fuori un triste risultato. 

Questo testo, Dreizehnlinden, un’opera del primo cattolicesimo, un’opera nel senso 
del cattolicesimo positivo, aveva già avuto parecchie tirature quando io ero 
ragazzetto. Ma quanti, che vorrebbero portare avanti l’umanità, hanno idea nella loro 
coscienza di veglia di quale ampio effetto abbiano queste cose? Hanno un ampio 
effetto le cose, possiamo esserne sicuri; hanno un ampio effetto quelle cose da cui 
risulta una lotta contro di noi. 

Di fronte a queste cose non dovremmo dormire. Non crediamo che vada a 
discapito dell’oggettività quando sottolineiamo che coloro che ci combattono 
pensano di avere nella loro biblioteca la Cronaca dell’Akasha o, come si dice lì, la 
«Cronaca dell’Akaska». Non voglio ricamarci sopra, perché quel che c’è lì può essere 
anche un errore di stampa. Quello che compare qui a Dornach non deve essere 
realizzato solo dal bramanesimo, dalle Upanishad, da Nagasena e dalla Cronaca 
dell’Akasha, bensì anche da ciò che questi signori chiamano «Apollinaris di Tyna» 
(Apollonio di Tiana)29. Anche questo può essere un errore di stampa, ma un errore 
di stampa che è degno di questi signori. Devono aver sentito qualcosa dell’acqua - 
Apollinaris. Anche questa è dunque una di quelle fonti, fonti d’acqua sorgiva per la 
saggezza di Dornach, stando alla visione di questa gente30. Ma le cose hanno un 
effetto. 

Sono efficaci in una dimensione molto più ampia di quello che vorrebbe 
immaginarsi l’umanità che dorme. Là però si è svegli! Il fatto che lì si sia svegli è 
già una differenza. E mentre noi siamo una piccola cerchia che sostiene Goethe, 
una cerchia che non è in grado di additare qualcosa di considerevole che muove da 
questa saggezza goethiana, il libro gesuita su Goethe è scritto con grande acume 
ed è un testo molto incisivo ed intelligente. Ma questo è proprio quello di cui 
abbiamo bisogno: compenetrarci di vita dello spirito che sia desta. Allora, se la 
desta vita dello spirito trova posto tra noi, la scienza dello spirito prospererà. 

Vorrei ancora una volta ricordare: nei tre giorni di Pentecoste – sabato, 
domenica e lunedì di Pentecoste – devo tenere un ciclo di tre conferenze sulla 
filosofia di Tommaso D’Aquino. Nella prima giornata sull’agostinismo e sul tomismo, la 
seconda giornata sull’essenza del tomismo stesso e la terza giornata sul tomismo e il 
presente, cioè sul significato che il tomismo può avere per una concezione del mondo 
filosofica e generale del presente. 

Domenica e lunedì le conferenze saranno precedute da rappresentazioni di 
Euritmia. 
  

                                                      
29 Bollettino Domenicale Cattolico del Cantone di Basilea e suo circondario, 16 maggio 1920, inserto al Nr. 20 
30 Considerazione conclusiva della quarta conferenza 



57 
 

  



58 
 

Disegni alla lavagna 

 

 
 
 

 



59 
 

 
 
 

 
 
  



60 
 

 
 
 

 
 
  



61 
 

 
 
 

 
 
  



62 
 

 
 
 

 
  



63 
 

  



64 
 

Le conferenze di Rudolf Steiner 
 
Rudolf Steiner ha tenuto alcune migliaia di conferenze, molte delle quali 

pubbliche, di fronte ai gruppi più diversi di persone. Al fine di conoscere più 
esattamente possibile quel che Rudolf Steiner ha espresso, sono necessari l’esame 
scrupoloso dei documenti trasmessi e la familiarità con il suo pensiero e la sua 
parola. 

Fino al 1915/16 diversi uditori hanno stenografato le conferenze. Marie Steiner 
incaricava di solito Walter Vegelahn della redazione. Vegelahn ha ampliato 
fortemente le trascrizioni in chiaro. La sua redazione è alla base di molti volumi 
dell’Opera Omnia. Le Edizioni Rudolf Steiner, al contrario, si rifanno alle trascrizioni 
in chiaro originarie, quando sono disponibili. 

Dal 1915/16 la stenografia venne affidata ad una professionista, Helene Finckh. I 
suoi stenogrammi sono considerati fedeli alle parole di Rudolf Steiner e le sue 
trascrizioni corrispondenti allo stenogramma. Per verificarlo, sarebbe necessario 
confrontare le trascrizioni in chiaro con gli stenogrammi. Il Lascito Rudolf Steiner è 
in possesso di questi ultimi e non consente ad esterni il confronto con gli 
stenogrammi. Ci auguriamo un mutamento di opinione da parte dei responsabili, 
tale da permettere a tutti l’accesso via internet agli stenogrammi. 

L’intento delle Edizioni Rudolf Steiner è quello di unire l’esattezza scientifica 
all’accessibilità per tutti. Ne è un esempio l’impiego di termini oggi antiquati o che 
hanno assunto un diverso significato. Le eventuali sostituzioni vengono indicate con 
un piccolo cerchio all’apice (°). 

 
  



65 
 

A proposito di Rudolf Steiner 
 

 
Rudolf Steiner (1861-1925) integra la moderna scienza della natura con una 

composita e versatile scienza dello spirito, l’antroposofia, che nella cultura di oggi 
costituisce una straordinaria sfida al superamento di quel materialismo che rischia 
di portare l’umanità allo sfacelo. 

L’antroposofia ha mostrato la sua fecondità soprattutto nel rinnovamento di 
svariati settori della vita: l’educazione, l’arte, l’agricoltura. Rudolf Steiner aveva 
particolarmente a cuore la verità intrinseca della scienza dello spirito, perché in essa 
egli vedeva la fonte dell’ispirazione e della forza per ogni attività esteriore. 

Delle conferenze di Rudolf Steiner esistono testi in chiaro e appunti di diversa 
qualità. Fino a poco tempo fa le conferenze avevano una redazione fortemente 
rimaneggiata. I testi in chiaro originari, resi accessibili al pubblico dall’inizio del 
ventunesimo secolo, rendono possibile accostarsi al dettato di Rudolf Steiner. 

 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pubblicato da LiberaConoscenza.it – febbraio 2026 
 
 

 
 


